L

[

" DIE
:VANGELIE

V.LGENS PAULUS

@

~

5
~

——— UL G wm-i e
e -‘-‘-‘ i e
" ‘\»W‘-\m\-‘uw

PASTOOR FRANCOIS JOUBERT



2

INHOUD.

1.PAULUS SE EVANGELIE IN ROMEINE. BL. 3
2.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEWE

AAN DIE KORINTHIERS. BL. 24
3.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEF

AAN DIE GALASIERS. BL. 43
4 PAULUS SE EVANGELIE IN EFESIERS. BL. 61
5.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BOEK

FILLIPENSE. BL. 75
6.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN

KOLLOSENSE. BL. 92
7.PAULUS SE EVANGELIE IN

THESSALONISENSE. BL.110

8.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN
TIMOTHEUS. BL.135



3
1.PAULUS SE EVANGELIE IN ROMEINE.

GALASIERS 2:2,

"Maar ek het opgegaan op grond van 'n openbaring en
hulle die evangelie voorgelé wat ek onder die heidene
verkondig; en afsonderlik aan die wat in aansien was,
dat ek nie miskien tevergeefs sou loop of geloop het

”

nie.

1 KORINTHIERS 15:1.
"Broeders, ek maak julle die evangelie bekend wat ek
aan julle verkondig het, wat julle ook aangeneem het,
waarin julle ook staan,”

GALASIERS 1:11.

"Maar ek maak julle bekend, broeders, dat die
evangelie wat deur my verkondig is, nie na die mens is
nie.”

Daar is in die Nuwe Testament vier hoofbenamings vir die
basiese  aangeleentheid waaroor dit handel, die
lewenswaarheid waaroor dit gaan, en daardie vier
benamings is "Die Evangelie, Die Weg, Die Geloof en Die
Getuienis”. Dit wat nou as "Christendom” bekend gestaan
het, is toe deur een of ander van daardie benamings
uitgedruk.



4
Van hierdie vier is die een wat meer as enige ander gebruik
word, die eerste - "Die Evangelie”. Daardie titel vir die
inklusiewe boodskap van die Nuwe Testament kom minstens
honderd keer daar voor - dit wil sé in die haamwoordvorm,
"die Evangelie”. In die ooreenstemmende werkwoordvorm
kom dit baie meer kere voor, maar word nie deur ons
herken nie, want dit word deur verskeie verskillende
woorde vertaal. Die werkwoordvorm van hierdie einste
Griekse woord kom in ons vertaling voor as ‘“om te
verklaar”, "om te preek”, "om die evangelie te
verkondig”. Toe hulle gepreek het, het hulle hulself as
"goeie-nuus” beskou tot alles en almal. Om die evangelie te
verkondig was bloot om goeie tyding aan te kondig. Dit is
indrukwekkend dat hierdie woord, hierdie titel, vir die
Christelike geloof - "die evangelie” - volop voorkom in
twintig van die sewe-en-twintig boeke van die Nuwe
Testament. Die uitsonderings is, die Evangelie deur
Johannes, waar jy dit nie sal vind nie, ook nie in die drie
briewe van Johannes nie. Jy sal dit nie in Petrus se tweede
brief kry nie, en ook nie in Jakobus of Judas nie. Maar
hierdie skrywers het hul eie titels vir dieselfde ding
gehad. Ons het onder die vier genoem, "Die Getuienis”, dit
is Johannes se eienaardige titel vir die Christelike geloof -
dikwels saam met hom, "Die Getuienis van Jesus”.



5
Met Jakobus en Judas is dit "Die Geloof”. Maar jy sien
hoe oorheersend hierdie titel van "die goeie nuus”, "Die
Evangelie”, is.

Die omvang van die term "Die Evangelie”.

Ons moet dus redelik vroeg rekening hou met 'n uiters
belangrike feit. Dit is dat hierdie term, die goeie nuus, die
hele reeks van die Nuwe Testament dek, en die geheel van
wat die Nuwe Testament bevat, omvat. Dit is nie net
daardie sekere waarhede wat verband hou met die begin
van die Christelike lewe nie. Die evangelie is nie beperk tot
die waarhede of leerstellings wat verband hou met
bekering en, in daardie beperkte sin, redding nie - die
aanvanklike saak van Christenwording. Die evangelie gaan
veel verder as dit. Dit omhels alles wat die Nuwe
Testament bevat. Dit is net soveel die evangelie in die
diepsinnige briewe aan die Efesiérs en die Kolossense as in
die brief aan die Romeine - miskien nie minder diepgaande
'n dokument nie, maar word dikwels beskou as hoofsaaklik
verbind met die begin van die Christelike lewe. Nee,
hierdie term, die "goeie boodskap”, dek die hele grond van
die Christelike lewe van begin tot einde. Dit het 'n groot
en veelsydige inhoud wat elke aspek en elke fase van die
Christelike lewe, van die mens se verhouding tot God en
God se verhouding tot die mens raak.



6

Dit is alles ingesluit in die goeie boodskap. Die ongereddes
het goeie nuus nodig, maar die gereddes het eweneens
goeie nuus nodig, en hulle het voortdurend goeie nuus
nodig. Christene het voortdurend goeie nuus nodig, en die
Nuwe Testament is net vol goeie nuus vir Christene. Die
dienaars van die Here het goeie nuus nodig. Hulle het dit
nodig as hul boodskap, die inhoud van hul boodskap. Hulle
het dit nodig vir hul aanmoediging en ondersteuning. Hoe
baie het die Here se dienaars goeie nuus nodig om hulle te
bemoedig in die werk, en te ondersteun in al die vraag en
koste van hulle arbeid! Die Kerk het goeie nuus nodig vir sy
lewe, vir sy groei, vir sy krag, vir sy getuienis. En so kom
die evangelie by elke punt in, raak elke fase. Die brief aan
die Romeine, is die groot verhandeling oor regverdigmaking
deur geloof is. Maar regverdiging deur geloof word getoon
as iets wat oneindig groter is as wat die meeste van ons
nog begryp of verstaan het, en regverdiging deur geloof
het 'n baie wye konnotasie en verhouding. Alles wat in
hierdie brief aan die Romeine vervat is, los hom op in net
een heerlike saak, en daarom begin dit met die stelling dat
dit "die evangelie” is. "Paulus, 'n dienskneg van Jesus
Christus, geroep om 'n apostel te wees, afgesonder vir
die evangelie van God... aangaande sy Seun".



7

Nou al wat volg is “die evangelie” - maar wat 'n geweldige
evangelie is daar nie!l En ons moet dit op een of ander
manier in een gevolgtrekking saamvat. Ons moet onsself
afvra: "Wat is die gevolg van ons lees en ons oorweging
van hierdie wonderlike brief?” Jy sien, regverdiging is nie
die begin van dinge nie, dit is ook nie die einde van dinge
nie, regverdiging is die ontmoetingspunt van 'n groot begin
en 'n groot einde. Dit wil sé, dit is die punt waarop al die
verlede ewigheid en al die toekomstige ewigheid gefokus is.
Dit is wat hierdie brief openbaar.

Die God van Hoop.

Kom ons kyk nou bietjie nader daarna in daardie spesifieke
lig. Wat is die probleem, wat is die resultaat? Die resultaat
word slegs in een woord saamgevat. Dit is 'n wonderlike
ding as jy 'n groot dokument soos hierdie in die hande kan
kry en dit in een woord kan opsom. Wat is die woord?
Wel, jy sal dit vind as jy na die einde van die brief blaai.
Dit is betekenisvol dat dit op die punt kom waar die
Apostel opsom. Hy het sy brief geskryf, en hy is nou op die
punt om te sluit. Hier is dit.



8
ROMEINE 15:13.
"En mag die God van die hoop julle vervul met alle
blydskap en vrede deur die geloof, dat julle oorvloedig
kan wees in die hoop deur die krag van die Heilige
Gees!”

"Die God van hoop". Dit is die woord waarin die apostel
die hele wonderlike brief opsom. Dit is dus die evangelie
van die God van hoop, meer letterlik, die "goeie nuus”, of
die "goeie tyding”, van die God van hoop. Sodat wat
werklik in hierdie brief van begin tot einde in die oog is,
hoopvol is.

'n Hopelose situasie.

Nou, natuurlik, het hoop geen betekenis nie en maak geen
sin nie, behalwe in die lig van die teendeel - behalwe as die
teendeel bestaan. Die Goddelike metode in hierdie brief is
dus in die eerste instansie om die goeie tyding teen 'n
hopelose situasie te stel, ten einde duidelike verligting te
gee aan hierdie groot woord - hierdie uiteindelike saak,
hierdie gevolgtrekking, hierdie resultaat. ‘'n Baie, baie
hopelose situasie word uiteengesit. Kyk na die Goddelike
metode hierin. Die situasie word in twee verbande
uiteengesit.



9
1.In die saak van oorerwing.

Eerstens word dit blootgelé met betrekking tot die ras -
die hele kwessie van oorerwing. As ons na hoofstuk 5 kyk,
waarmee ons so bekend is, sien ons dat die hele ras daar na
Adam teruggevoer word - “soos deur een mens...".

ROMEINE 5:12.
“"Daarom, soos deur een mens die sonde in die wéreld
ingekom het en deur die sonde die dood, en so die dood

tot alle mense deurgedring het, omdat almal gesondig
het.”

Die hele ras van die mensdom word teruggevoer na sy
oorsprong en fontein in die eerste Adam. Wat in hierdie
hoofstuk duidelik gemaak word, is dit. Daar was 'n
ongehoorsame daad deur ongeloof, wat gelei het tot die
ontwrigting van die mens se verhouding met God.

ROMEINE 5:19.

"Want soos deur die ongehoorsaamheid van die een
mens baie tot sondaars gestel is, so sal ook deur die
gehoorsaamheid van die Eén baie tot regverdiges gestel
word.”




10
So stel Paulus dit - nie net hier nie, maar in sy brief aan
die Korinthiérs.

1 KORINTHIERS 15:21-22.

"Want aangesien die dood deur ‘n mens is, is die
opstanding van die dode ook deur ‘n mens. Want soos
hulle almal in Adam sterwe, so sal hulle ook almal in
Christus lewend gemaak word."

En daarom het alle mense wat uit daardie man, Adam,
voortspruit, betrokke geraak by daardie een daad van
ongehoorsaamheid en in die gevolge daarvan - hoofsaaklik
die ontwrigting van die verhouding tussen mens en God.
Maar dit is nie al nie. Wat onmiddellik gevolg het, as die
effek van daardie daad, was dat die mens in sy natuur
ongehoorsaam en ongelowig geword het. Dit was nie net een
geisoleerde daad wat hy gepleeg het nie, nie net een ding
waarin hy vir ‘'n oomblik geval het nie. Iets het uit hom
uitgegaan, en iets anders het in hom ingekom, en die mens
het van nature 'n ongehoorsame en ongelowige skepsel
geword. Nie net het hy so opgetree nie, maar hy het dit
geword, en van daardie oomblik af is die aard van die mens
ongelowig, die natuur van die mens is ongehoorsaamheid.
Dit is in sy grondwet, en alle mense het dit geerf. Dit is
iets wat nie aangepas kan word nie.



11
Wanneer jy 'n sekere soort wese geword het, sonder 'n
sekere faktor, kan jy nie aanpas nie. Jy kan nie aanpas by
wat nie daar is nie. Geen mens kan glo tensy dit aan hom
gegee is van God om te glo nie. Geloof is;

EFESIERS 2:8.
"Want uit genade is julle gered, deur die geloof, en dit
nie uit julleself nie: dit is die gawe van God:"”

Geen mens kan aan God gehoorsaam wees behalwe as 'n
magtige daad van God in hom werk wat veroorsaak dat hy
van 'n gehoorsame aard of geaardheid is nie. Jy kan nie
aanpas by iets wat nie daar is nie. Die situasie is dus
redelik hopeloos, is dit nie? Iets het gegaan, en iets anders
wat die teenoorgestelde daarvan is, het ingekom en sy plek
ingeneem. Dit is die toestand van die wedloop hier. Wat 'n
prentjie van hopelose wanhoop vir die hele wedloop! Dit is
ons erflikheid. Ons is in die greep daarvan. Jy sal natuurlik
saamstem dat in ander ryke, in ander lewensdepartemente,
oorerwing 'n redelik hopelose ding is. Ons gebruik dikwels
die hopeloosheid daarvan as 'n argument om onsself te
verskoon.

Ons sé: "Dit is hoe ek gemaak is: dit help nie dat jy my
probeer kry om dit te doen nie - ek is nie so gemaak
nie”. Ons voer net aan dat ons iets in ons grondwet het
wat die situasie heeltemal onmoontlik maak.



12

En laat ek hierdie geleentheid gebruik om te beklemtoon
dat dit vir ons redelik hopeloos is om in onsself te probeer
vind wat God vereis. Ons sal onsself uitput, en op die ou
end tot hierdie einste posisie kom wat God neergelé, gestel
en vasgestel het - dit is hopeloos! As ons sukkel om 'n
ander soort mens te wees as wat ons van nature is, om te
probeer oorkom wat ons geérf het - wel, ons is tot
wanhoop gedoem, en tog, hoeveel Christene het nog nooit
daardie fundamentele les geleer nie! Vir die hele ras spel
oorerwing hopeloosheid. As dit hoegenaamd gefokus moet
word, hoef ons net die konflik en stryd te oorweeg wat
daar is om God te glo, met geloof in God. Ons weet dat dit
'n diep werk van die Gees, van God in ons is wat ons, hetsy
aanvanklik of progressief, laat glo. Dit is die "so-maklik-
besmettende sonde” - ongeloof - wat natuurlik gevolg word
deur onvermoé om te gehoorsaam.

Ons is kreupel by geboorte. Ons word in hierdie saak
gedoem gebore deur ons erflikheid.

2.In die saak van godsdienstige tradisie

Dan neem die Here hierdie ding na 'n ander vlak. Ek hoop
ons herken die betekenis van die agtergrond, die donker
agtergrond, waarteen hierdie woord “hoop” geplaas word.
Die Gees van God deur die Apostel neem dit in die gebied
van godsdienstige tradisie, soos geillustreer deur die Jode.



13
Alles word nou vir hulle teruggevoer na Abraham en na
Moses. Hoeveel het die apostel te sé oor Abraham en sy
geloof - "Abraham het geglo"” - en dan oor Moses, en die
Wet wat inkom. En hier is iets van geweldige betekenis en
belangrikheid waarop ons moet let, want hier sien ons die
besondere funksie wat in die oog was in God se soewereine
keuse van die Joodse nasie. Daar is baie dinge wat gesé kan
word oor die Joodse nasie, hul verlede, hede en toekoms,
maar wat so beslis hier uitkom, is hul funksie in die
soewereiniteit van God. Dit was, en is steeds, hul funksie,
sover dit getuienis betref, dit wil sé die getuie van hul
geskiedenis. Dit was om net een ding te wys. Jy kan 'n oupa
hé en jy het dalk die beste godsdienstige tradisie, maar
niks daarvan word in jou erflikheid oorgedra nie, dit wil sé
dit gaan nie oor in jou natuur nie. Wat 'n vader was
Abraham! Wat 'n wonderlike voorbeeld van geloof en
gehoorsaamheid was Abraham! Hulle was almal uit die
geslag van Abraham, as 'n nasie het hulle van Abraham
afgestam. En wat 'n sisteem was die Joodse
godsdienssisteem, sover dit standaard betref, 'n morele,
etiese, godsdienstige standaard. Daar is niks wat daarop
kan verbeter in die godsdienste van die wéreld nie. Wat 'n
wonderlike stelsel van godsdienstige voorskrifte was die
Joodse godsdiens, wat deur Moses ingekom het! - nie net
die tien gebooie nie, maar al die ander leringe waaruit die
Wet bestaan het, wat elke aspek van die mens se lewe dek.



14

En hulle was die kinders daarvan, maar wat vind ons hier?
Jy vind nie die geloof van Abraham in hulle nie, en jy vind
nie die weerspieéling van daardie groot stelsel in hulle, in
hulle natuur nie. Hierdie einste mense, wat afkomstig is
van so iemand soos Abraham, en die erfgename is van al
daardie orakels van die Mosaiese stelsel, is in hulle natuur
ontbloot van alles wat deur Abraham en Moses voorgestel
word. Hierdie mense word steeds gekenmerk deur - wat?
ongeloof, ten spyte van Abraham. Ongehoorsaamheid, ten
spyte van Moses! Wat kan meer hopeloos wees? Sommige
mense het die idee dat, as hulle 'n goeie pa en 'n goeie ma
het, dit hulle in 'n baie veilige posisie plaas, maar die
menslike natuur getuig nie daarvan nie. Daar kan voordele
in wees om goddelike voorvaders te hé - sommige voordele,
maar dit is geen finale waarborg dat ons al die moeilikhede
en al die konflikte en al die lyding gaan vryspring om ons
eie geloof te kry nie. Die feit is dat ouers volkome vir God
kan wees, hulle kan die mees godvresende, die vroomste
wees, en tog kan hul kinders die mees afvallige wees. 'n
Vreemde ding, is dit nie? Die ingesteldheid tot geloof en
gehoorsaamheid is nie in die bloed nie. Godsdienstige
tradisie van die beste soort verander nie ons aard nie. Dit
gaan dalk vir geslagte terug - dit verander nie ons aard
nie. Ons is nog steeds ongelowig en ongehoorsaam van
aard, hoe goed ons ouers ook al was.



15
Ons het dalk van die begin af vir 'n geliefde kind gebid,
vandat dit die kleinste baba was, jy ons het dalk gesoek om
voor dit te lewe vir God.en tog hier is daardie kind
eiesinnig, ongehoorsaam - alles anders.

3.Hoop in 'n desperate situasie

Hoe desperaat hopeloos is hierdie situasie tog! Maar dit is
die manier waarop die Here 'n omgewing tot stand bring vir
hierdie geweldige ding wat hoop genoem word. En so kom
ons by die transendente oplossing, en ek gebruik daardie
woord versigtig op hierdie punt, want hier is iets baie
groots. Dit is 'n ontsaglike berg, hierdie berg van
oorerwing, maar daar is iets wat die geheel oortref, bo dit
alles uitkom, 'n oplossing wat uitstyg bo die hele
hopeloosheid en wanhoop van die natuurlike situasie, en dit
is wat "die evangelie” genoem word. O, dit moet goeie nuus
wees! Dit is inderdaad hoekom dit "goeie nuus” genoem
word! Goeie nuus! Wat is dit? Daar is hoop in hierdie mees
desperate situasie.

Die Evangelie in die Ewige Verlede.

Nou, as ons weer na hierdie brief as geheel kyk, sal ons
vind dat die goeie nuus, of die goeie tyding, van die
evangelie nie net in die Kruis van die Here Jesus is nie - al
is dit die fokuspunt daarvan, soos ons sal sien.



16
Daar word gevind dat die goeie nuus, of die evangelie, iets
baie, baie groter is, selfs as die Kruis van die Here Jesus!
Wat is dit? Dit is '"die goeie tyding van God
aangaande Sy Seun ... Jesus Christus ons Here". Die
Kruis is slegs een fragment van die betekenis van Jesus
Christus self.
So hierdie brief, wat doen dit? Dit neem ons reg in die
ewigheid van die Seun van God. Dit is wonderlik, as ons dit
begryp. As hierdie evangelie jou ons nie red nie, weet ek
nie wat sal nie. Hier word ons teruggeneem in die verlede
ewigheid van die Seun.

ROMEINE 8:29.

"Want die wat Hy vantevore geken het, dié het Hy ook
vantevore verordineer om gelykvormig te wees aan die
beeld van sy Seun, sodat Hy die eersgeborene kan wees
onder baie broeders:”

Hy moes Sy Seun, die Meester-patroon, daar in die oog
gehad het voordat die mens ooit geskep is, die ewige, die
tydlose. Patroon wat die Seun was, voordat daar enige
behoefte aan verlossing, versoening, die Kruis was, was die
Seun die ewige patroon van God vir die mens. En, merk jou,
dit is so positief, so beslis.



17

Dit is in daardie tyd wat 'n definitiewe, eens-vir-altyd
handeling plaas gevind het. "Die wat Hy vantevore geken
het, het Hy ook vantevore verordineer”. Dit is iets wat
gedoen is voor die tyd was. Dit is waar die evangelie begin.
Ja, ons sien die Seun in Sy ewigheid as God se tydlose
Patroon, en dan het ons die ewigheid of tydloosheid van die
verlossende soewereiniteit. Die verlossende soewereiniteit
is daarby ingesluit. "Hy het vooraf verordineer, Hy het
geroep, Hy het geregverdig, Hy het verheerlik”. Nou is
hierdie drie oorblywende dinge nie daaropvolgend nie. Hulle
behoort almal tot dieselfde tyd - wat glad nie tyd is nie,
dit is die ewigheid. Dit sé nie dat Hy vantevore geken en
vooraf verordineer het nie, en dan met verloop van tyd het
Hy geroep en Hy het geregverdig en Hy het verheerlik.
Ons sien waartoe ons verbind is as ons daardie siening
inneem. Die meeste van ons is geroep en geregverdig, maar
ons is nog nie verheerlik nie.

Maar dit sé;: "Hy het verheerlik”, in die “eens-vir-altyd”
(aoristus) tyd. Dit moet dus beteken dat toe Hy hierdie
saak in Sy hande geneem het met betrekking tot Sy
tydlose Patroon, die Here Jesus, Hy dit alles in soewereine
doel en voorneme voltooi het.



18

Dit is toe alles afgerond, sodat die verskeurde vaartuig 'n
voorval in tyd is, 'n verskriklike voorval, 'n verskriklike
tragedie, dat die vaartuig in die hand van die Pottebakker
ontsier is, maar, vir dit alles, 'n voorval in tyd. God se raad
oortref alles wat in die tyd ingekom het. Liewe vriend, toe
die Here die hele plan van verlossing geprojekteer het, was
dit nie omdat iets gebeur het wat 'n noodbeweging nodig
het om die situasie ter plaatse te probeer red nie. Hy het
reeds die hele ding verwag en alles in die hande gekry om
die gebeurlikheid te ontmoet.

Die Lam is:

OPENBARING 13:8.

"En al die bewoners van die aarde sal hom aanbid, almal
wie se name nie van die grondlegging van die wéreld af
in die boek van die lewe van die Lam wat geslag is,
geskrywe is nie.”

Die Kruis reik terug oor alle tye, reg terug oor alle sonde,
oor die sondeval, oor die eerste Adam - reg terug na die
ewige Seun, voor ewige tye. Die Kruis gaan terug daarheen
- na "die Lam wat geslag is voor die grondlegging van die
wéreld af”.



19

Watter groot hoop is hier nie!l As dit waar is, as ons dit kan
begryp, is dit goeie nuus, is dit nie? Ons maak alles van die
situasie in onsself wat so hopeloos is. God maak alles van
Sy Seun om ons hopeloosheid tegemoet te kom. En God
eksperimenteer nie omdat iets verkeerd geloop het nie -
"Ons moet 'n soort remedie hiervoor vind, Ons moet
iets vind waarmee Ons kan eksperimenteer om te sien
of Ons hierdie noodgeval kan hanteer, die mens het
siek geword, en Ons moet rondkyk vir ‘'n geneesmiddel.”
Dit was glad nie die geval nie. God het dit reeds van
ewigheid af geweet, en dit van ewigheid af voorberei, in Sy
Seun. Dit is die evangelie, die goeie nuus, van God
‘aangaande Sy Seun”. Dit kan 'n aantal geestelike
probleme veroorsaak, maar hier is die verklaring van
hierdie boek. Hoop, sien ons, word nie vernietig omdat
Adam val nie, Hoop strek verder as die mens se sonde. Ons
sé: "Wat dan van die Kruis?” Wel, die Menswording en
die Kruis bewerkstellig slegs wat in die ewigheid vasgestel
is - om op 'n praktiese manier uit die ewigheid in tyd te
bring, wat effektief maak vir die mens in sy desperaate
behoeftige toestand, daardie groot doel, voorneme,
ontwerp van God met betrekking tot Sy Seun. Die Kruis is
die middel wat uit die trog, die vallei, van menslike sonde
en mislukking oplig, op die vlak van die ewige raad van God,
en die gelyke verloop herstel van dit wat uiteindelik ewig
onaangeraak is deur wat gebeur het.



20

Geweldige goeie nuus, is dit nie? Die Kruis word die
geloofsgeleentheid waardeur dit alles getransendeer word
- dit verskaf natuurlik die grond vir ons geloof - en
wanneer geloof in verhouding tot die Kruis optree, wat
gebeur? Ons word in Christus ingebring. Nie in die Jesus
van drie en 'n half jaar, of selfs van dertig jaar, ingebring
nie, maar in Christus gebring as verteenwoordigend van
God se tydlose gedagte vir die mens. Geloof bring ons
daarin. Dit is die goeie nuus, "die goeie nuus aangaande
Sy Seun"; die evangelie, die goeie nuus van "die God van
hoop". Ons sien, hoop is gegrond op God se ewige
voorsiening buite tyd, en dit is 'n baie veilige rots om op te
staan! Ja, gegrond op die ewige rots van Christus se
Seunskap, nie op 'n nagedagte en 'n na-maatreél om iets te
hanteer wat onverwags gebeur het nie. Hoop is gegrond en
geanker buite tyd. Die apostel, wat aan die Hebreérs
skryf, gebruik 'n prentjie, 'n metafoor.

HEBREERS 6:18-19,

"sodat ons deur twee onveranderlike dinge, waarin dit
onmoontlik is dat God sou lieg, kragtige bemoediging kan
hé, ons wat ontvlug het, om vas te hou aan die hoop
wat voorlé; en ons het dit as 'n anker van die siel wat
veilig en wvas is en ingaan tot binnekant die
voorhangsel.”




21

Dit neem ons buite tyd, buite hierdie lewe, anker ons daar
in die ewigheid. Hoe groot is die Kruis!

Hoe groot is die boodskap van Romeine 6! Dit neem ons reg
terug verby Moses, Abraham en Adam. Dit neem ons reg
terug verby Adam se sonde en mislukking, en die hele ras
se hopelose toestand. Die Kruis neem ons terug voor dit
alles, en daar in die verlede verbind die ewigheid ons met
wat God bedoel het. Die Kruis verseker dit. En met die
ander hand reik die Kruis reguit tot in die ewigheid wat
kom, en sé:

ROMEINE 8:29-30.

"Want die wat Hy vantevore geken het, dié het Hy ook
vantevore verordineer om gelykvormig te wees aan die
beeld van sy Seun, sodat Hy die eersgeborene kan wees
onder baie broeders; en die wat Hy vantevore
verordineer het, dié het Hy ook geroep. en die wat Hy
geroep het, dié het Hy ook geregverdig: en die wat Hy
geregverdig het, dié het Hy ook verheerlik.”

Die Kruis verseker die komende ewige heerlikheid. Hoe
groot is die Kruis! Hoop rus dus op die grootheid van die
Kruis. Hoop berus op die feit dat Christus, wat op hierdie
pad verbygegaan het, die laaste Adam geword het, wat vir
ons sonde gemaak is, dit alles dra, nou deur God opgewek,
aan God se regterhand sit.



22

Daarom dat ons, as "in Christus" is buite enige risiko van
nog 'n val geplaas. Ek dink altyd dat dit een van die mees
geseénde faktore in die evangelie is - dat Jesus nou in die
Hemel, nadat Hy op die pad van Sy Kruis was, sé dat
hierdie Adam nooit sal faal nie. Daar sal nooit weer 'n val
wees nie. Hierdie oorerwing is veilig, is veilig, want dis
gekoppel aan Hom. Daar is geen vrees dat ons betrokke sal
wees by nog ‘n val nie, geen vrees nie. Dit is inderdaad 'n
wonderlike hoop, hierdie evangelie van die God van hoop!
Dus sien ons hoe baie aanskoulik die donker prentjie van
hopeloosheid geteken word? Ons kyk na die besonderhede
- die verskriklike prentjie van die heidene en die Jode wat
in die eerste hoofstukke van hierdie brief geteken word,
en die hopeloosheid van die situasie vir albei. Ja, wanhoop
inderdaad - en dan oor dit alles geskryf, Hoop! Die goeie
nuus van hoop staan oor dit alles, ten spyte van dit alles,
want hoop rus daarop dat God voor alle dinge besluit het
oor iets wat Hy sal uitvoer, en wat Hy gedemonstreer het
deur die Kruis van Sy Seun, Jesus Christus. Ons weet,
weet ons nie, dat wanneer die geloof in verhouding tot die
Kruis van die Here Jesus gehandel het, iets in ons begin
wat die natuurlike verloop van dinge heeltemal omkeer. Nou
groei geloof, geloof ontwikkel, ons leer die weg van geloof,
ons word in staat gestel om meer en meer op God te
vertrou. Alles het verander, gehoorsaamheid is nou
moontlik.



23

En daar is 'n ander lewe, 'n ander natuur, 'n ander krag, in
ons, wat deur hoop gemaak is. 'n Teenstrydigheid van die
Christelike geloof is 'n wanhopige Christen, 'n hopelose
Christen, een wat nie gekenmerk word deur hierdie groot
ding wat by uitstek kenmerkend van God is nie - hoop. Hy
is ""die God van hoop". Die Here maak dit waar, dat ons
gevul is met hoop, "jubel in hoop".

ROMEINE 12:12.
"verbly julle in die hoop: wees geduldig in die
verdrukking. volhard in die gebed.”




24
2.PAULUS SE EVANGELIE
IN DIE BRIEWE AAN DIE KORINTHIERS.

Ons mag dalk verbaas wees om te hoor dat die woord
“evangelie”, of, soos dit in die oorspronklike sou wees, die
term “qoeie tyding”, nie minder nie as twee-en-twintig
keer in hierdie twee briewe voorkom. Ons het 'n redelike
stewige fondament nodig waarop ons ons gevolgtrekkings
kan baseer, en ek dink dat twee-en-twintig voorkomste van
een spesiale woord in so 'n ruimte 'n redelik gesonde basis
vorm. Waaroor hierdie briewe ook al gaan, dit moet
daaroor gaan. Baie van wat jy in hierdie briewe lees kan jou
dalk laat dink dit was glad nie so nie - dit lyk baie sleg,
maar tog is die "goeie nuus” duidelik teenwoordig.

Die opsomming van die briewe.

Daar is een baie bekende sin wat die geheel van die twee
letters opsom. Dit kom natuurlik voor aan die einde van die
tweede brief.

2 KORINTHIERS 13:13.

"Die genade van die Here Jesus Christus en die liefde
van God en die gemeenskap van die Heilige Gees sy met
julle almal! Amen.”




25

Dit word soms “die seén” genoem. Dit is natuurlik die mens
se titel daarvoor. Maar dit is nie net 'n aanhangsel tot 'n
diskoers nie - 'n konvensionele manier om dinge te
beéindig, 'n mooi gedagte. Dit is ook nie deur Paulus
gebruik as 'n soort afsluitende goeie wens of lof waarmee
'n vergadering beéindig word nie, soos dit nou algemeen
gebruik word. Ek veronderstel daar is 'n seén daarin, maar
ons moet baie dieper kyk as net na hierdie frases. Dit was
regtig 'n gebed, en 'n gebed waarin die geheel van die twee
briewe wat die Apostel geskryf het, saamgevat is. In
Paulus se wonderlike manier om baie in min woorde weer te
gee, word alles wat hy deur hierdie twee briewe neergepen
het op hierdie manier saamgevat.

Die Orde van die Opsomming.

Dit is miskien belangrik om te let op die volgorde van
hierdie drie klousules. Die genade van die Here Jesus, die
liefde van God, die gemeenskap van die Heilige Gees. Dit is
nie die orde van die Godheid nie. As dit die orde van die
Godheid was, sou dit verander moes word:

"Die liefde van God, die genade van die Here Jesus en
die gemeenskap van die Heilige Gees”.



26

Maar ons hoef nie te probeer om God reg te stel nie - om
te probeer verbeter op die Woord van God en die Heilige
Gees se orde nie. Dit is nie die orde van die Godheid nie.
Dit is die orde van die Goddelike proses. Dit is die pad
waarlangs God beweeg om Sy einde te bereik, en dit is
presies die opsomming van hierdie twee briewe. Die hele
pad deur God beweeg tot 'n einde, en hierdie gebed van
Paulus is volgens die beginsel, die orde, van Goddelike
beweging. Kom ons kom nou by die woorde self, en kyk of
ons 'n bietjie van die evangelie kan vind - die “goeie
tyding” van hierdie twee briewe - wat in hierdie drie
frases opgedeel is.

1.Die Genade van die Here Jesus.

Wat was die genade van die Here Jesus? Wel, as jy
terugkyk in hierdie tweede brief, na hoofstuk 8, vers 9,
het jy dit.

2 KORINTHIERS 8:9.

"Ek sé dit nie as 'n bevel nie, maar om deur die ywer
van ander ook die egtheid van julle liefde op die proef
te stel. Want julle ken die genade van onse Here Jesus
Christus, dat Hy, alhoewel Hy ryk was, ter wille van
julle arm geword het, sodat julle deur sy armoede ryk
kan word.”




27

Daar is drie baie eenvoudige elemente in daardie stelling.
Die Here Jesus het iets gedoen - Hy het arm geword, en
wat Hy gedoen het, was vrywillig - want genade dra altyd
daardie kenmerk aan die begin. Dit is dit wat volkome
vrywillig is. Nie verpligtend nie, nie geéis nie, onder geen
verpligting nie, maar heeltemal gratis. Die genade van ons
Here Jesus het eerstens 'n vrywillige daad beteken. Dit is
genade baie eenvoudig, maar dit gaan na die kern van dinge.
So dit is wat Hy gedoen het - Hy het arm geword. En dan
die motief, waarom Hy dit gedoen het; “"sodat julle deur
sy armoede ryk kan word.” Ek dink dit is 'n eenvoudige,
en 'n baie mooi, ontleding en sintese van genade. Hy het
arm geword - Hy het dit sonder dwang gedoen - en
sodoende was Sy motief dat ons ryk kan word. Hier word
nie gepraat van materiéle rykdom nie, maar van geestelike
rykdom. Hier sien ons in die Here Jesus 'n Persoon en 'n
natuur heeltemal, volledig en finaal, anders as enige ander
mens. ‘'n Natuur heeltemal in stryd met die natuur van die
mens, soos ons dit ken. Die menslike natuur soos ons dit
ken, is om ryk te wees (materieel), enigiets te doen om ryk
te word (materieel), en enigiemand anders kan beroof word
om ons ryk te maak. Dit is nie nodig om 'n pistool te neem
en dit teen mense se koppe te sit nie. Daar is ander
maniere om voordele vir onsself te kry, op ander mense se
koste of andersins.



28

Daar is eintlik geen "genade” in die mens, soos ons hom ken
nie. Maar die Here Jesus is so anders! Christus is
heeltemal anders - 'n heeltemal ander natuur.

Nou is die hele eerste brief aan die Korintiérs propvol van
die selfbeginsel. Ek neem aan dat ons min of meer vertroud
is met hierdie briewe. Ek kan nie deur elke bladsy gaan nie,
nie eers vers vir vers hie, maar ons kan ons gevolgtrekings
maak as gevolg van 'n noukeurige lees van hierdie brief
deur 'n tydperk vooraf gegaan. Ons sien dus dat die hele
eerste brief aan die Korinthiérs is net vol van die
selfbeginsel - selfregverdiging, wetstoetreding om hul eie
regte te kry, selfsoekery, eiebelang, selfbevrediging -
selfs by die Here se tafel - selfvertroue, self-
genoegsaamheid, selfverheerliking, selfliefde,
selfgeldendheid, en alles anders. Jy vind al hierdie dinge in
daardie eerste brief, en meer. Die “eie ek” kollosaal groot
is geskryf regoor die eerste brief. Dit is die natuur, die ou
natuur, wat homself in Christene vertoon. Alles wat in
stryd is met "die genade van die Here Jesus” kom in
daardie brief aan die lig, en die Here Jesus staan in so
sterk, duidelike, verskriklike kontras met wat ons daar kry.
In die vorige hoofstuk het ons probeer wys dat, om die
heerlikheid van die goeie tyding as die goeie tyding van die
God van hoop te openbaar, die Goddelike metode was om
die hopeloosheid van die prentjie te skilder soos dit
werklik was en vir die menslike natuur is.



29

Nou, om die Goddelike einde te bereik, bedek die Heilige
Gees nie die foute, die swakhede - selfs die sondes, die
aaklige sondes - van Christene nie. Die genade van God
word versterk deur die agtergrond waarteen dit staan.
Ons sien, dit is die goeie tyding van die seenwens. Die goeie
tyding hier word reg aan die begin van die brief gevind.
God weet alles van hierdie mense. Hy vind nie net uit nie
- Hy weet die ergste.

Liewe vriend, die Here weet die slegste van jou en van my,
en Hy weet dit alles, en dit is 'n arm soort van alles! Nou,
Hy het alles geweet van hierdie Korintiérs, en tog, onder
Sy hand, het Apostel Paulus die pen geneem en sy brief
begin met - wat?

1 KORINTHIERS 1:1-3.

"Paulus, 'n geroepe apostel van Jesus Christus deur die
wil van God, en die broeder Sosthenes, aan die
gemeente van God wat in Korinthe is, aan die
geheiligdes in Christus Jesus, die geroepe heiliges,
saam met almal wat die Naam van onse Here Jesus
Christus in elke plek aanroep, hulle sowel as onse Here:
Genade vir julle en vrede van God onse Vader en die
Here Jesus Christus!”




30

Is dit skyn-geloof? Is dit om oogklappe op te sit en mooi
dinge oor mense te sé? Nee glad nie! God het dit alles
geweet, en tog gesé, "geheilig in Christus Jesus...
heiliges". Nou kan ons sé dat ons dit nou gladnie verstaan
nie. Ons sou hierdie klomp van Korinte nooit in der
ewigheid “heiliges” genoem het nie. Tog doen God dit. Dis
'n uiterste voorbeeld van Sy genade deur Sy Seun Jesus
Christus. Nou, ons noem sulke mense nie heiliges nie. Ons
behou daardie woord vir mense van 'n heel ander soort.
Ons sé: "Ag, hy is 'n heilige” - om hom te onderskei, nie
van mense wat ongered is nie, maar onder goeie mense.
Nou, God het reg na hierdie mense gekom, met die kennis
van hierdie hele swart, donker storie, en gesé: "heiliges":
en daardie ander woorde, "geheilig in Christus Jesus" is
net 'n ander vorm van dieselfde woord “heiliges”. Dit
beteken "afgesonder” in Christus Jesus. Jy sien, die heel
eerste ding is die posisie waarin die genade van die Here
Jesus ons plaas.

Dit is posisionele genade. As ons in Christus Jesus is, kan
al hierdie klaaglike dinge oor ons waar wees, maar God sien
ons in Christus Jesus en nie in onsself nie. Dit is die goeie
tyding, dit is die evangelie. Die wonder van die genade
van die Here Jesus! Ons word deur God beskou as
afgesonderd, geheilig in Christus Jesus. Dit is waar God Sy
werk met ons begin en ons in 'n posisie in Sy Seun plaas
waar Hy alles wat die Here Jesus is, aan ons toeskryf.



31
Nou, jy kan dit opbreek in hierdie brief.

1 KORINTHIERS 1:30.

"Maar deur Hom is julle in Christus Jesus, wat vir ons
geword het wysheid uit God en geregtigheid en
heiligmaking en verlossing.”

Hy is vir ons gemaak geregtigheid, heiligmaking, verlossing.
Ek is bevrees dat sommige Christene bang is om te veel van
hulle posisionele genade te maak. Hulle dink dat dit iets van
hulle Christelike lewe sal wegneem as hulle te veel daarvan
maak, want hulle plaas so 'n geweldige hoeveelheid klem op
die noodsaaklikheid van hulle heiligmaking, eintlik, wat hulle
toestand betref, en hulle is so introspektief besig met
hierdie saak van wat hulle in hulleself is en probeer om dit
te hanteer, dat hulle al die vreugde van hulle posisie in
Christus deur genade verloor. Ons moet die balans in
hierdie saak behou. Die begin van alles is dat die genade
van die Here Jesus na ons toe kom - al is ons dalk soos
die Korintiérs - en ons plaas en na ons kyk as in 'n plek van
heiligheid, "geheilig in Christus Jesus". Jy kan dit nie
beskryf nie. Genade gaan al ons vermoé om te beskryf te
bowe, maar daar is die wonder van die genade van die Here
Jesus.



32

Die feit van die saak is dat ons eintlik eers ontdek watter
aaklige skepsels ons is nadat ons in Christus Jesus is, en
nadat ons lank in Hom is. Ek dink hoe langer ons in Christus
is, hoe aakliger word ons in ons eie o€. Daarom, as ons in
Christus Jesus is, beteken dit nie wat ons in onsself is nie.
Ons posisie berus nie daarop of ons werklik, letterlik,
volmaak is nie. Die goeie boodskap het eerstens te doen
met ons posisie in Christus.

Dit stop egter nie daar nie. Die genade van ons Here
Jesus kan die staat anders maak - kan ons stand laat lei
tot 'n nuwe staat. Dit is die genade van die Here Jesus. Dit
kan maak dat ons eie werklike toestand nou ooreenstem
met ons posisioenele stand. Genade ontvang nie net in die
posisie van aanvaarding sonder verdienste nie. Genade is 'n
werkende krag om ons te laat ooreenstem met die posisie
waarin ons gebring is. Genade het baie aspekte. Genade is
aanvaarding, maar ook genade is krag om te werk.

2 KORINTHIERS 12:9.

“En Hy het vir my gesé: My genade is vir jou genoeg,
want my krag word in swakheid volbring. Baie liewer sal
ek dus in my swakhede roem, sodat die krag van
Christus in my kan woon.”




33
Dit is die magtige woord van krag in nood. Die genade
van ons Here Jesus is inderdaad goeie nuus - goeie nuus vir
alle Christene.

2.Die Liefde van God.

Na "die genade van die Here Jesus" kom "die liefde van
God". Nou is die tweede brief aan die Korintiérs net so vol
van die liefde van God as die eerste vol van die genade van
die Here Jesus. Dit is 'n wonderlike brief van die liefde
van God, en van Sy magtige triomf, Sy magtige krag. Die
liefde van God is God se hedendaagse metode om Sy krag
te wys. As dit, dit nie sal doen nie, sal niks dit doen nie.
Wat God in hierdie bedeling doen, doen Hy deur liefde.
Laat dit afgehandel word. Nie deur oordeel nie, nie deur
veroordeling nie. Die Here Jesus het gesé Hy het nie
gekom om te veroordeel nie, Hy het gekom om te red.

JOHANNES 12:47.

"En as iemand na my woorde luister en nie glo nie, Ek
oordeel hom nie; want Ek het nie gekom om die wéreld
te oordeel nie, maar om die wéreld te red.”

JOHANNES 3:17.

"Want God het sy Seun in die wéreld gestuur nie om die
wéreld te veroordeel nie, maar dat die wéreld deur
Hom gered kan word.”




34

Ja, dit is die liefde van God wat die metode van Sy krag in
hierdie bedeling is. Die metode sal verander, maar dit is
nou die dag van die liefde van God. Paulus het reeds, teen
die einde van die eerste brief, daardie klassieke definisie
en ontleding van die liefde van God gegee - 1 Korintiers
13. Daar is niks om daarmee te vergelyk in die hele Bybel
as 'n ontleding van - nie jou liefde nie, nie my liefde nie,
ons stel nie daarin belang nie - maar die liefde van God.

1 KORINTHIERS 13:4-7.

"Die liefde is lankmoedig en vriendelik; die liefde is nie
jaloers nie; die liefde praat nie groot nie, is nie
opgeblase nie, handel nie onwelvoeglik nie, soek nie sy
eie belang nie, word nie verbitterd nie, reken die kwaad
nie toe nie, is nie bly oor die ongeregtigheid nie, maar
is bly saam met die waarheid. Dit bedek alles, glo
alles, hoop alles, verdra alles.”

Daar is die liefde van God uiteengesit. Ons sal vind dat ons
nie daarteen kan opstaan nie. Geen mens kan ten volle
daarteen staan nie. "Liefde faal nooit nie" - gee nooit
moed op nie.

Hier is die kwaliteit van Goddelike liefde.

Sien dit nou in die tweede brief aan die Korintiérs, en sien
die magtige triomf, die krag, van die liefde van God. Sien
dit eerstens as triomfantelik in die dienaar van die Here.



35

Paulus het op verskillende plekke in sy geskrifte baie
wonderlike, baie mooi, baie heerlike openbarings van die
genade van God in sy eie lewe gegee, maar, in ag genome
die omgewing, dink ek nie daar is enigiets iewers in die
Nuwe Testament wat so wonderlik die triomf van die liefde
van God in 'n dienaar van God uiteensit nie, soos hierdie
tweede brief aan die Korintiérs. As 'n man ooit rede gehad
het om op te gee, om sy hande te was, en te wanhoop, om
kwaai kwaad te wees, om alles behalwe liefdevol te wees,
het Paulus rede gehad vir so 'n reaksie met betrekking tot
die Korintiérs. Hy kon goed geregverdig gewees het om die
situasie in Korinte af te sluit en te sé: "Ek is klaar met
julle, ek was my hande, julle is ongeneeslik. Hoe meer
ek julle liefhet, hoe meer haat julle my. Goed, gaan
aan daarmee, Ek verlaat julle nou.” Kyk na hierdie
tweede brief: die uitgaande, die oorvloedige liefde vir
hierdie mense - aan hierdie mense - oor daardie situasie.
Wat 'n triomf van liefde, die liefde van God, in 'n dienaar
van God! Dit is hoe God sy doel bereik.

Ja, maar dit is nie daar gelaat nie. Jy kan dit sien in die
Korintiers self, terwyl hy met hulle praat oor die resultaat
van sy sterk smeking, sy teregwysing, sy vermaning. Die
terme wat hy oor hulle gebruik, is hulle hartseer, hulle
godvrugtige bekering, ensovoorts.



36

Dit was die moeite werd, die liefde van God wat in so 'n
volk seévier, en jy weet dat dit is wat die wonderlike, mooi
dinge moontlik gemaak het wat Paulus in die tweede brief
aan hulle kon skryf. Paulus kon homself nooit daartoe
verbind het om van die dinge wat in hierdie tweede brief
staan, te skryf nie, maar vir een of ander verandering in
daardie mense, in hulle gesindheid, in hulle geaardheid, in
hulle gees, maar vir die feit dat hy hierdie basis van
triomfantlike liefde gekry het. Want hierdie tweede brief
het te doen met bediening, met getuienis, en Paulus sou die
laaste man in die wéreld wees wat ooit voorstel dat
enigiemand 'n bediening en 'n getuienis kan hé wat niks
weet van die oorwinnende liefde van God in hul eie natuur
nie. Paulus was nie daardie soort man nie. Dit is helaas
moontlik om te preek en 'n Christelike werker te wees, en
niks van die Here Jesus se genade in jou eie lewe te weet
nie - om net 'n teenstrydigheid te wees. Daar is
heeltemal te veel daarvan. Paulus sou nooit so iets aanvaar
het nie. As hy oor die bediening en oor getuienis in die
wéreld gaan praat, sal hy 'n grondslag eis, dat die genade
sy werk ten minste in mate gedoen het, sodat die liefde
van God nou op hierdie wyse geopenbaar word. Daar is nou
nederigheid: Iets het gebreek, iets het meegegee. Daar is
nou iets van die genade van die Here Jesus, in
selfontlediging, in die ontkenning van die selflewe. Dit is
die triomf van Goddelike liefde in so 'n volk.



37

Dit is die evangelie, die goeie tyding! Dit is goeie tyding,
is dit nie? Die evangelie is nie net iets om die sondaar na
die Verlosser te bring nie. Dit is dit - maar die evangelie,
die goeie boodskap, is ook dit, dat mense, Christene soos
die in Korintiérs, so deur die liefde van God verander kan
word. Goeie tyding! Die heerlikheid van die triomf kom
hierna na, in woorde waarvoor ons so lief is:

2 KORINTHIERS 2:14.

"Maar God sy dank wat ons altyd laat triomfeer in
Christus en wat die reuk van sy kennis deur ons oral
versprei.”

Dit is die triomftog van genade en liefde.

Dit is 'n ander Paulus, is dit nie? - 'n Paulus anders as
die eerste brief. Hy het nou die wind in sy seile, hy
hardloop voor die wind, hy is in triomf. Hy praat daarvan
dat alles 'n triomftog in Christus is, 'n voortdurende
viering van oorwinning. Wat het Paulus laat verander?
Wel, die verandering in hulle! Ja, dit was altyd so met
Paulus, sy lewe was verbind met die toestand van die
Christene.

1 THESSALONISENSE 3:8.
"Want nou leef ons, as julle vasstaan in die Here."




38
“En die liefde van God".

2 KORINTHIERS 4:6-7.

"Want God wat gesé het dat daar uit duisternis lig
moet skyn—dit is Hy wat in ons harte geskyn het om
die verligting te bring van die kennis van die heerlikheid
van God in die aangesig van Jesus Christus. Maar ons
het hierdie skat in erdekruike, sodat die voortreflikheid
van die krag van 6God mag wees en nie uit ons nie.”

Ons is arm skepsels, Korintiérs: Ek is, julle is; maar God
het in ons harte geskyn. Iets is in ons harte gedoen. Die
liefde van God het ingekom. Brose vate soos ons in onsself
is, daardie liefde skyn uit - die heerlikheid van die liefde
van God.

3.Die gemeenskap van die Heilige Gees.

"Die gemeenskap van die Heilige Gees". Het 'n volk ooit
die betekenis van gemeenskap meer nodig gehad as die
Korintiérs? Raak Paulus aan 'n plek wat ‘'n baie, baie
sensitiewe plek was? Gemeenskap? Hy het geskryf:

1 KORINTHIERS 1:12.

"Ek bedoel dit, dat elkeen van julle sé: Ek is van
Paulus, en ek van Apollos, en ek van Céfas, en ek van
Christus.”




39

Is daar enige gemeenskap daarin, enige gemeenskap
daarin? Nee. Wanneer jy in die vlees bly, is daar geen
gemeenskap nie, daar is geen nagmaal nie, julle is almal in
stukkies en almal vlieg mekaar in. So was dit. Waarna soek
God? Gemeenskap, nagmaal, onder gelowiges, en dit moet
die gemeenskap, die gemeenskap, van die Heilige Gees
wees, dit wil s& gemeenskap wat deur die Heilige Gees
gekonstitueer en tot stand gebring en verryk word. Dit is
die resultaat van "die genade van die Here Jesus en die
liefde van God” - eenheid. Laat ons duidelik erken dat dit
die diepste werk van die Heilige Gees is. Baie is al vroeer,
in Paulus se eerste brief, oor die Heilige Gees gesé. Hulle
het baie van geestelike gawes gemaak. Geestelike gawes
het hulle aangetrek. Hulle was verlief op krag om dinge te
doen, tekens, wonders, en kragtige dade.

Dit was baie na hul hart; hierdie gawes van die Gees, en
nog baie meer wat net uiterlik was, het 'n groot mate van
bevrediging vir hulle siele gebring. Maar wanneer jy by die
hoogste einde en diepste werk van die Heilige Gees kom,
vind jy dit in die eenheid van gelowiges. Dit verg die
diepste werk van die Heilige Gees om dit te bewerkstellig,
siende dat ons steeds 'n natuur het wat ‘n ou natuur is.
Ons kan steeds Christene wees, en tog Korintiese
Christene. Daar skuil steeds - en nie altyd in verborge
hoeke nie - die 'ek’, die selflewe in een of ander vorm.



40

Siende dit daar is, verg dit 'n magtige werk van die Heilige
Gees om selfs twee gelowiges onlosmaaklik te verenig.
Maar om 'n hele kerk so te verenig is iets wonderliks. Niks
minder of anders as dit is die gemeenskap, van die Heilige
Gees nie. Iets daarvan blyk te wees in Korinte. O, wonder
van wonders, die verskil tussen hierdie twee briewe! Dit is
'n innerlike triomf oor die natuur, en dit toon werklike
vordering. Dit is die gemeenskap van die Heilige Gees. Toe
Paulus sy eerste brief begin, het hy gesé:

1 KORINTHIERS 3:1-4.

"En ek, broeders, kon met julle nie spreek soos met
geestelike mense nie, maar soos met vleeslike, soos met
klein kinders in Christus. Ek het julle met melk gevoed,
nie met vaste spys nie, want julle was nog nie daartoe
in staat nie, en julle is nou nog nie daartoe in staat
nie, omdat julle nog vleeslik is; want aangesien daar
onder julle jaloersheid en twis en tweedrag is, is julle
nie vleeslik nie en wandel julle nie na die mens nie?
Want as die een sé: Ek is van Paulus; en die ander: Ek
van Apollos—is julle nie vieeslik nie?”

Babas krap altyd en baklei. Dit was die Korintiérs. Maar
hulle het verby die baba-stadium gekom, deur "die genade
van die Here Jesus en die liefde van God”. Dinge het
verander, hulle het grootgeword.



41

Dit verg die Heilige Gees om ons op hierdie manier
geestelik te laat grootword. Die maatstaf van ons
spiritualiteit kan baie vinnig en duidelik aangedui word deur
die maatstaf van ons wedersydse liefde, ons gemeenskap.
Ons is immers geestelik klein mensies as ons altyd
verskillend is. Dit verg groot mense om saam met sekere
ander groot mense te woon sonder om te argumenteer oor
alles. Dit verg "die genade van die Here Jesus en die
liefde van God", om te lei tot "die gemeenskap van die
Heilige Gees". Hierdie gemeenskap van die Heilige Gees is
dus in wese korporatief. Miskien het jy gedink dat hierdie
laaste klousule, "die gemeenskap van die Heilige Gees",
jou gemeenskap met die Heilige Gees en dié van die Heilige
Gees met jou beteken het. Dit beteken glad nie dit nie.
Paulus slaan miskien net saggies terug na die ou toestand,
en raak daardie ou toestand aan. "Wat julle Korintiers
meer ontbreek het as wat julle enigiets anders
ontbreek het, was gemeenskap”. Daar was geen
gemeenskap nie. Nou het ons op die pad van die genade van
die Here Jesus gekom en die liefde van God '"en die
gemeenskap van die Heilige Gees" word onder ons gevind.
Dit is wat dit beteken. Dit is korporatief, en dit is 'n
magtige werk van die Heilige Gees. Dit moet in meer as een
van ons wees.



42

Nou dink jy natuurlik dit moet in die ander persoon wees!
Nee, dit moet in meer as een van ons wees, nie net die
ander persoon nie. Dit moet in jou en my wees - dit moet in
almal betrokke wees. Wel, dit is die evangelie, goeie tyding
aan ‘'n volk in 'n redelik slegte toestand! Watter goeie
tyding! Ons kom nooit nérens deur die betreurenswaardige
toestand te erken en net daarvoor te gaan nie - begin om
mense rond te slaan, die swaard of die voorhamer te swaai
en goed stukkend te slaan, mense onder veroordeling te
bring. Ons kom nooit nérens so nie. As Paulus so met
Korinte te werk gegaan het, sou hy alles reg geslaan het,
maar dit sou die einde daarvan gewees het. Maar liefde het
'n manier gevind, en hoewel daar gebrokenheid was, was dit
nie die einde nie. Iets, “skoonheid vir as”, het daaruit
gekom - want “die genade van die Here Jesus, die liefde
van God en die gemeenskap van die Heilige Gees”, was
die beginsel waarop Paulus self geleef het en waarvolgens
hy gewerk het. Ek en jy moet mense van goeie nuus wees.
Ons het goeie nuus vir enige situasie, al is dit so erg soos
dié in Korinte. Glo dit! Goeie nuus! Goeie nuus! Dit moet
ons houding teenoor alles wees, deur die genade van God,
nie moedeloos, nie opgee nie. Nee, goeie nuus! Die Here
maak ons mense van die evangelie, die goeie boodskap.



43
3.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEF
AAN DIE GALASIERS.

Ons gaan nou oor na die brief aan die Galasiérs, waar ons
eintlik die frase het wat basies tot hierdie oorweging is -
"die evangelie wat ek verkondig". Die frase word gevind
in die tweede hoofstuk en die tweede vers, en in 'n ander
vorm in hoofstuk een, vers elf - "die evangelie wat deur
my verkondig is". Ons het opgemerk hoeveel keer hierdie
woord “evangelie” in die briewe van Paulus voorkom. Die
woord word deur sy letters besprinkel, wat deur die
frekwensie van die voorkoms daarvan aandui dat dit tog is
waaroor hy regtig skryf. Dieselfde ding is waar in hierdie
kort brief aan die Galasiérs. In die naamwoordvorm - dit
wil s€ waar die hele liggaam van Christelike waarheid “die
evangelie” genoem word - kom dit agt keer in hierdie brief
voor, en dan in die werkwoordvorm - wat nie korrek in
Afrikaans vertaal kan word nie, dit wil sé "to gospel” of
"to good news”, vir ons gerief in Afrikaans vertaal as
"preek”, “preach the gospel”, "bring goeie tyding”,
ensovoorts, maar net een woord in die oorspronklike - in
die werkwoordvorm word dit ses keer in hierdie brief
gevind, sodat ons hier veertien voorkoms in 'n baie kort
letter het.



44
Die situasie onder die Galasiese Christene.

Nou, as ons die situasie wat deur hierdie brief aangebied
word, kon rekonstrueer, of dit in werklikheid kon afkom,
wat moet ons vind? As ons veronderstel dat die situasie
wat hier voorgestel word vandag op een of ander plek
bestaan het, en ons daardie plek besoek het waar hierdie
ding aan die gang was, wat sou ons teékom? Wel, ons
behoort 'n geweldige kontroversie aan die gang te vind,
met drie partye betrokke. Aan die een kant behoort ons 'n
groep mans te vind wat uiters en bitter anti-Paulus is. Aan
die ander kant behoort ons Paulus tot in die dieptes van sy
wese opgewek en geroer te vind, aangesien ons hom nooit
op enige ander plek in sy geskrifte of in sy reise vind nie.
En tussen hierdie twee partye sou daar die Christene wees
wat die onmiddellike aanleiding is van hierdie geweldige
stryd wat aan die gang is. Baie groter kwessies as die
plaaslike is hier tersprake, want dit gaan oor die
verreikende en blywende aard van die evangelie. Nou,
Paulus, in die stryd, verbind hom tot 'n herstelling van “die
evangelie wat hy verkondig het”, teenoor diegene wat
probeer het om sy bediening te ondermyn, te neutraliseer
en heeltemal te vernietig. Waaroor het dit alles gegaan?
Wel, eerstens, neem die anti-Paulus-party. Wat is hulle
moeilikheid?



45

Wat is dit wat hulle probeer vestig? Kortom, in 'n woord,
hulle doel is om die ou, Joodse, godsdienstige tradisie te
vestig. Hulle staan heftig vir die permanensie van daardie
stelsel. Hulle redeneer dat dit direk van God af kom, en
wat direk van God af kom, kan nie verander of tersyde
gestel word nie. Hierdie ding het die steun van die oudheid.
Dit is die ding wat al vir baie eeue verkry en bestaan het,
en daarom dra dit die waarde van iets wat nie, soos Paulus
se leer, iets heeltemal nuuts is nie. Dit is gevestig in die
eeue van die verlede. Hulle sou verder gaan en sé dat
Jesus nie die wet van Moses opgehef het nie: Hy het niks
gesé dat die wet van Moses tersyde gestel is nie. Wel,
daar is al hierdie argument, en nog baie meer. Hulle
standpunt is dat Judaisme, die Wet van Moses, bindend is
op Christene.

"Wees Christene, as jy wil, maar jy moet die Wet van
Moses by jou Christelike geloof voeg, en jy moet onder die
regering kom van al die Jy Moet en Jy Moet Nies van
daardie tradisie en daardie stelsel; jy moet ooreenstem
met die leerstellings en gebruike van die Joodse stelsel,
van die tradisie van Moses.” Dit is kortliks hul standpunt.



46

Aan die ander kant is daar Paulus. Hy is geen
vreemdeling vir Moses nie, geen vreemdeling vir die Joodse
stelsel nie. Gebore, getoé, grootgemaak, opgelei en baie
deeglik geleer in dit alles, nogtans hier word hy direk en
positief gekant teen hul posisie gevind. Hy argumenteer
dat die Wet inderdaad deur God gegee is, maar dit is slegs
deur God gegee om die mens se swakheid en sonde uit te
wys. Die werklike waarde en effek van die Wet is om te
wys hoe die mens is - dat hy dit net nie kan onderhou nie.
Hoe hopeloos is die mens tog in die teenwoordigheid van
God se eisel Hoe hulpeloos is hy voor hierdie hele stelsel
van gebooie - Jy sal en jy mag nie! En al het Christus nie
die Wet opgehef, dit tersyde gestel en gesé: "Dit is alles
volbring” nie, was Christus in Homself die enigste Een, die
enigste Een onder alle mense wat ooit op hierdie aarde
gewandel het, wat dit kon onderhou, en Hy het dit
onderhou. Hy het God in elke detail van die Goddelike Wet
tevrede gestel, en nadat Hy God tevrede gestel het en die
Wet vervul het, het Hy 'n ander basis van verhouding met
God ingestel en daargestel, en dus word die Wet op
daardie manier tersyde gestel. Nog 'n fondament van lewe
saam met God word deur Jesus Christus ingebring.



47

Dit is Paulus se argument in kort. Natuurlik is daar baie
besonderhede daarin, maar Paulus kom tot die
teenoorgestelde  gevolgtrekking as  wat  hierdie
Judaiseerders bereik het. Die Mosaiese wet is hie meer
bindend vir Christene op die manier waarop dit op die Jode
bindend was nie. Die argument van Paulus is dat ons in
Christus bevry is van die Wet. Die groot woord in hierdie
brief is vryheid in verhouding tot die Wet. Uit die sterk
terme wat in hierdie brief gebruik word, kan ons aflei hoe
intens die gevoelens van die betrokkenes is. Natuurlik is
hierdie Judaiseerders baie, baie sterk. Hulle het Paulus
agtervolg waar hy ook al gegaan het. Hulle het met elke
middel, deur persoonlike aanval en deur argument en
oortuiging, probeer om sy werk ongedaan te maak en om sy
bekeerlinge van hom weg te lei en hulle na Moses terug te
bring. Paulus word hier gevind, soos ek gesé het, in 'n
toestand van volmaakte heftigheid. Hierdie Paulus, so
bekwaam tot verdraagsaamheid en lankmoedigheid en
geduld, soos ons gesien het in ons laaste hoofstuk in die
geval van die Korintiers, waar elke soort uitlokking tot
woede deur hom teégekom is - die wonderlike, wonderlike
geduld en verdraagsaamheid van Paulus met daardie mense
- tog Iyk dit of die man hier van alle sulke
verdraagsaamheid gestroop is, hier slinger hy letterlik
angs oor hierdie manne.



48
Twee keer oor, met 'n dubbele beklemtoning, s€ hy: "Laat
hom vervloeking wees... so sé ek nou weer, Laat hom
vervloeking wees" - vervloek.

Nou, wanneer Paulus so raak, moet daar iets betrokke
wees. Vir 'n man soos Paulus om so opgewerk te word, moet
jy tot die gevolgtrekking kom dat daar iets ernstigs op
hande is. En daar is inderdaad, en hierdie einste woede van
die Apostel dui aan hoe ernstig die verskil tussen hierdie
twee posisies was.

Die antwoord op die situasie.

Nou, in die brief mag ons voel dat daar baie geheimsinnige
materiaal is. Byvoorbeeld, in die gebruik van Ou
Testamentiese tipes, gebruik Paulus die voorbeeld van
Hagar en Ismael as 'n allegorie. Ons ken die besonderhede,
ons gaan glad nie daarop in nie. Dit lyk of daar baie
geheimsinnige materiaal is wat Paulus vir sy argument
gebruik. Maar wanneer ons dit alles deurgelees het en dit
oorweeg en die impak daarvan gevoel het, waarop kom dit
alles neer? Wanneer ons dit bestudeer het en beindruk is
met die erns daarvan, wat is dit waarmee ons oorbly? Is
dit net 'n gevolgtrekking oor wettisisme - dat die Wet ons
nie meer in slawerny hou nie, en ons daarvan bevry is? Is
dit dat 'n bedeling van vryheid in daardie opsig ingestel is,
en dat die beginsels daarvan nie meer bindend op ons is
nie?



49

Is dit net die posisie? Is dit dat Christenskap iets is
sonder verpligtinge wat die waarheid en die praktyk
betref? Is dit dat genade al ons verbreking van wette en
skending van beginsels sal oorheers? - 'n valse
interpretasie van genade inderdaad! - maar is dit dit? Wat
is dit? Jy sien, dit is moontlik om die waarde van 'n brief
soos hierdie baie werklik te begryp, maar dat dit tog net 'n
teologiese saak bly, 'n blote saak van leer. Ja, die brief aan
die Galasiérs leer dat ons nie meer onder die Wet van
Moses is nie, en dat ons vry is as kinders van God. Baie
mooi, baie mooi! Maar waarheen gaan dit jou lei? Waarop
kom dit neer? Al wat negatief is. Ek wonder - en dit is nou
die hele punt - ek wonder hoeveel van ons werklik leef in
die genot van die geheim en hart van die evangelie, soos dit
in hierdie brief aangebied word. Paulus s& hier baie oor die
evangelie of die goeie boodskap. Wat is werklik die
evangelie, of die goeie boodskap, soos dit hier in hierdie
brief en in hierdie spesifieke verband gevind word? Dit is
immers nie net dat Christene "bevry” wil word nie - bevry
van alle beperkings, van alle slawerny en alle verpligtinge,
net om te maak soos hulle wil, hul eie neigings te volg. Dit is
glad nie dit nie. Ek en jy wil iets meer positiefs as dit weet.
Ons kan nie met blote negatiewe tevrede wees nie.



50
Christus Binne Ons.

Waarop kom die evangelie hier neer? Paulus sé: "Dit is
die evangelie”. Dit word saamgevat in een fragment van
hierdie brief, 'n baie bekende Skrifgedeelte, waaroor ons
almal verheug is -

GALASIERS 2:20.

"Ek is met Christus gekruisig, en ék leef nie meer nie,
maar Christus leef in my. En wat ek nou in die vlees
lewe, leef ek deur die geloof in die Seun van God wat
my liefgehad het en Homself vir my oorgegee het.”

Dit is die kern van die hele saak, dit is die antwoord op die
hele argument, dit besleg al die vrae, dit handel oor al die
moeilikhede - die evangelie, die goeie nuus, van die
inwonende Christus. En as jy daaraan dink, is dit die
belangrikste en mees fundamentele faktor in die
Christendom. Geen wonder dat Paulus gesien het dat, as dit
opgeoffer word, die Christendom vir niks bly staan het nie.
Die Judaiseerders sou alles wegdra. Christenskap sou geen
betekenis gehad nie. Hy het dus net op een punt vir die
Christendom geveg - maar een wat die geheel insluit. Die
geheel is toegedraai en daarmee saamgebind: "Christus
leef in my". As dit waar is, hoef jy glad nie oor enigiets te
stry nie, al die argument is afgehandel.




51

“Christus leef in my". Christus! Wat is Christus? Wie is
Christus? Wat beteken Christus? Wat beliggaam Hy? Wel,
alles wat God bevredig, word in Christus gevind! In Sy
Seun Jesus Christus het God Sy volle, finale, volledige
antwoord. Christus kan elke eis van God vervul, en het dit
ook gedoen. Christus kan die volle en volkome guns van God
bring waar Hy ook al is. O, ons kan lank daarby bly - wat
Christus is, hoe groot Christus is, hoe wonderlik is
Christus! En "Christus leef in my"! Christus, daardie
Christus van die ewige heerlikheid, daardie Christus van
die selfontlediging, vernedering, daardie Christus van die
triomfantlike lewe, daardie Christus van die magtige Kruis,
van die opstanding, van die terugkeer na heerlikheid en van
die troonsbestyging nou, is in jou en in my! Wat meer wil
ons hé - wat meer kan ons hé - watter groter ding as
dit?

Die Krag van Christus Binne My.

Nou is Christus 'n werklike, lewende Persoon, nie 'n
abstrakte idee, 'n historiese figuur nie, maar 'n werklike,
lewende Persoon. "Christus leef in my". Ek dra nie 'n
kruisbeeld van 'n dooie Christus aan die buitekant nie. Ek
het 'n lewende Christus binne, die goeie nuus van 'n
lewende Christus binne.



52

Jy kan dit lees, of hoor hoe dit gesé word, en jy kan jou
kop knik en sé: "Ja, Amen”: jy stem daarmee saam! Maar
ek ken mense wat dit al jare hoor, en stem net so hartlik
daarmee saam soos jy - en dan eendag wakker word
daarmee. "Weet jy, na alles wat ek daarvan gehoor het,
het ek nou eers agtergekom dat dit waar is dat
Christus werklik in my woon!" Dit is iets meer as die
leerstelling van Christus binne - dit is die ervaring. Paulus
fokus sy hele geskiedenis as 'n Christen en as 'n dienaar
van God op daardie een ding.

2 KORINTHIERS 4:6.

"Want God wat gesé het dat daar uit duisternis lig
moet skyn—dit is Hy wat in ons harte geskyn het om
die verligting te bring van die kennis van die heerlikheid
van God in die aangesig van Jesus Christus.”

GALASTERS 1:15-16.

"Maar toe dit God behaag het, wat my afgesonder het
van die skoot van my moeder af en deur sy genade
geroep het, om sy Seun in my te openbaar, sodat ek
Hom onder die heidene sou verkondig, het ek dadelik
nie vlees en bloed geraadpleeg nie,”




53
GALASIERS 1:11-12.
"Maar ek maak julle bekend, broeders, dat die
evangelie wat deur my verkondig is, nie na die mens is
nie. Want ek het dit ook nie van ‘n mens ontvang of
geleer nie, maar deur 'n openbaring van Jesus
Christus.”

Hoe het dit gebeur? Nie net objektief en uiterlik nie, maar
innerlik. "6od het van binne geskyn”. "Christus leef in
my". Die verstommendste ding wat nog ooit met 'n man in
die loop van die menslike geskiedenis gebeur het, was dit
wat met Saulus van Tarsus gebeur het op daardie middag
toe hy besef het dat Jesus van Nasaret, met wie hy gedink
het klaar was, dood en begrawe, eintlik lewendig is. Onthou
hoe baie lewendig Hy was. En Paulus sé: "Daardie Een leef
- en nie net in die heerlikheid nie - Hy leef in my!” 'n
Lewende Persoon, 'n lewende werklike krag binne, ja, 'n
ware krag binne, is Christus.

Die Intelligensie van Christus Binne My.

Verder is Hy 'n ware Intelligensie, wat die volle kennis
besit van alles wat God wil hé, en, met dit, wat in my woon,
is die bewaarplek en voertuig van God se volle wil vir my
lewe. Volle intelligensie deur Christus binne in my!



54

Al die kennis wat Christus besit, is binne, en as dit waar is,
as Christus binne is - die Apostel praat natuurlik hier nie
net oor Christus binne nie, maar baie oor die Heilige Gees,
waartoe ons nou sal kom - as die inwonende Christus sy
gang het, dan word dit wat Hy is aktueel in die lewe van die
kind van God, die feit dat Hy 'n lewende Persoon is, die
feit dat Hy 'n magtige mag is, die feit dat Hy 'n volle,
Goddelike Intelligensie is.

Christus binne my is die kennis van die wil van God.

Ons wil graag alle begrip in ons verstand hé, alle kennis en
intelligensie in ons rede. Ons het dit nie, maar ons het 'n
ander soort intelligensie. Die ware kind van God het 'n
ander soort intelligensie, heeltemal anders as dié wat van
die rede is. Ons weet nie hoe om dit te verduidelik en te
interpreteer nie, maar op een of ander manier weet ons.
Ons kan net sé: "Ons weet”. Ons weet wat die Here nie wil
hé wat ons aanbetref nie. Ons vind dit onmoontlik om
gemaklik te wees langs enige lyn wat die Here nie wil hé
nie, en ons kom so dikwels in daardie posisie. Ons stel dit
op verskillende maniere, maar ons moet sé: "Ek weet die
Here wil nie hé ek moet dit doen, of op daardie pad
gaan nie. Dit is so diep in my soos enigiets. Om dit te
doen, sou wees om iets te skend wat met my lewe saam
met God verband hou.”



55

Dit is aan die negatiewe kant. En op die positiewe, as die
Here iets regtig wil hé, weet ons dit, ten spyte van alles
weet ons dit. As ons net daarvoor sal wag, sal dit so seker
wees. Die probleem is dat ons nie op die Here kan wag nie.
Ons raak so in die war oor hierdie probleme van leiding.
Maar wanneer die Here se tyd aanbreek, is daar glad nie
sprake daarvan nie. Ons weet. Hoe weet ons? Dit is
geestelike kennis, dit is geestelike intelligensie. Dit is
Christus wat binne woon, in besit van die hele verstand van
God. Nou, hier is hierdie arm Galasiese Christene, verdeeld
tussen die Judaiseerders en Paulus. Hulle weet nie wat om
hiervan te maak nie. Hierdie, aan die een kant, is so sterk
oor hul lyn van dinge, en aan die ander kant, hier is Paulus
wat sé dat hulle almal verkeerd is! Wat staan hulle te
doen?

Die antwoord kom: "As Christus in jou is, sal jy weet -
jy sal weet wat jy behoort te doen”. En dit is die
enigste werklike manier om te weet wat jy behoort te doen
- wat is reg en wat is verkeerd. Christus in jou. Maar jy
sal weet.

Christus binne my die krag van volharding.

Nou sé jy: "Ek het dit nie besef nie, ek voel dit nie, ek
sien dit nie; Ek het nie al daardie intelligensie nie, ek
voel nie al daardie krag nie”.



56

Jy sien, soos Paulus altyd probeer uitwys, is daar so 'n
groot verskil tussen die menslike soort kennis en
geestelike kennis. Ons het kennis van hierdie soort, nie
deur inligting nie, maar deur ervaring. Sommige van ons is
al jare lank op die Christelike pad. As dit aan ons oorgelaat
is, sou ons nog met die Here aangaan? As ons moes
voortgaan, deurveg, dit uitveg, op ons eie hulpbronne, sou
ons dan nog hier gewees het? Ek dink ek kan vir jou s& soos
ek vir myself sé, Beslis nie!l Ons sou nie vandag hier
gewees het nie. Ons sou nie in die Here bly en met die
Here aangaan nie. As Satan sy sin kon kry, sou ons nie hier
gewees het nie, want beide in onsself en in Satan het ons
elke denkbare ding gevind wat teen Christus is, om dit vir
ons onmoontlik te maak om met die Here voort te gaan.
Alles in ons eie is geestelik teen ons. Alles in Satan is teen
ons, en alles wat hy kan gebruik, word in die stryd gewerp
vir ons ondergang. Maar ons is hier, en dit is die bewys dat
Christus in ons 'n lewende krag is, en dit word gevind -
alhoewel nog nie in volheid nie - in ervaring, in werklikheid,
en nie net in ons aanvoel daarvan nie. Ons wil graag die
sensasies van hierdie groot krag hé, om dit te voel, maar
nee, daar is dikwels die verberging van Sy krag, en dit kom
net uit in feite - dikwels in redelik langtermyn feite.



57
Die Geaardheid van Christus Binne My.

Mag, intelligensie, kennis, en dan geaardheid. Dit is een van
die realiteite van die Christelike lewe. Wanneer Christus
binne is, het ons 'n heeltemal ander gesindheid. Ons is
geneig tot nuwe dinge, geneig op nhuwe maniere. Ja, ons
geaardheid het verander. Die dinge wat ons eens as ons
lewe gesien het, trek ons nie meer aan nie. Ons is nie meer
geneig tot hulle nie. Dit is die wéreld se probleem met die
Christen: "Waarom doen jy nie dit, dat en die ander
nie?” En die enigste antwoord wat ons kan gee, maar wat
hulle nooit bevredig nie, is: "Ek het alle smaak vir daardie
soort ding verloor. Ek is nie meer so nie. Ek het
heeltemal 'n geaardheid in ‘'n ander rigting.” Dit is so:
‘'n ander gesindheid - Christus binne-in. Dit is
Christenskap!

Jy sien, Moses sé: "Jy moet dit doen, en jy moet die
doen, en jy moet dit nie doen nie, en jy moet die nie
doen nie”; en my gesindheid is heeltemal teenoorgestelde
as die van Moses. Moses sé: "Jy moet dit doen” - ek wil
dit nie doen nie. Dit kan heeltemal reg wees, dit mag van
God af gekom het, maar ek vind dit net nie in my aard, in
my ingesteldheid, om dit te doen nie.



58
Moses het gesé: "Ek mag dit nie doen nie”, en my
gesindheid sé: “"Ek wil dit doen - dit is net die ding wat
ek wel wil doen!” Op een of ander manier, in myself is ek

in alle opsigte net soos God.

Wat is die oplossing vir die Wet? Christus in jou. As
Christus in jou is, dan sal jy geneig wees om te doen wat
God wil hé jy moet doen, en jy sal die Wet vervul. As
Christus in jou is, sal jy geen geneigdheid hé om te doen
wat God nie wil hé jy moet doen nie, en jy sal weer die Wet
vervul. Maar, jy sien, jy vervul dit heeltemal op 'n ander
basis. Jy vervul dit, nie omdat Moses dit gesé het nie,
maar omdat Christus in jou is. Nie omdat jy moet nie, maar
omdat Christus jou 'n ander gesindheid gee. Dit is die
evangelie, die goeie nuus, van die inwonende Christus.

Die Werk van die Heilige Gees Binne My.

Nou, wanneer jy na die lering oor die Heilige Gees in
hierdie brief draai, vind jy dat dit op dieselfde ding
neerkom. Christus in jou is die Heilige Gees se standaard
en Hy werk in jou op grond van die inwonende Christus om
jou in lyn te bring met Christus, om jou op te bou volgens
die Christus wat in jou is. Die Heilige Gees is die energie
van Christus in die binneste, die energie om ons soos
Christus te maak, om ons in staat te stel om soos Christus
te wees.



59
Daarom vervullers te wees van alles wat reg is in die o€ van
God, en vermyders van alles wat nie is nie. Daar is 'n
energie deur die Heilige Gees om dit te doen. Die apostel
praat oor die vrug van die Gees.

GALASTERS 5:22-23.

"Maar die vrug van die Gees is liefde, blydskap, vrede,
lankmoedigheid, vriendelikheid, goedheid, getrouheid,
sagmoedigheid, selfbeheersing. Teen sulke dinge is die
wet nie.”

Die Gees, sien jy, is binne, en Hy is die Gees van Christus
van binne om te veroorsaak dat die vrugte van Christus in
ons gedra sal word, of, sal ons sé, die vrug van Christus wat
homself op al hierdie baie maniere vertoon.

Die vrug van Christus is ‘"liefde, vreugde, vrede,
lankmoedigheid, vriendelikheid, goedheid, getrouheid,
sagmoedigheid, selfbeheersing"”, die vrug van die magtige
energie van die Gees van Christus in ons binneste.

En wat van die wet? Ja, die Gees werk volgens wet.
Voordat hy klaar is, sé die apostel daardie geweldige ding,
daardie verskriklike ding:



60
GALASIERS 6:7-8.
"Moenie dwaal nie; God laat Hom nie bespot nie; want
net wat die mens saai, dit sal hy ook maai. Hy wat in
sy vlees saai, sal uit die vlees verderf maai: maar hy
wat in die Gees saai, sal uit die Gees die ewige lewe
maai.”

Die wet van die Gees, sien jy, is dit. Saai, en jy maai; wat jy
saai, maai jy. Saai in die Gees, en jy maai die ewige lewe. As
jy na die Gees saai - dit wil sé€ net in figuurlike taal, As jy
aanpas by die Gees se energie, die Gees se wet, die Gees
se regering, of aan Christus in jou - sal jy Christus maai,
sal jy lewe maai. Daar is 'n wet hier, en "vry van die Wet"
beteken nie dat ons vrygemaak is van enige noodsaaklikheid
om te erken dat God Sy heelal, ons liggame en siele,
volgens beginsels gevorm het nie, maar dit beteken wel dit,
dat Christus in ons dit vir ons moontlik maak om die
beginsels te gehoorsaam, terwyl ons dit andersins heeltyd
sou oortree.

"Die evangelie wat ek verkondig", sé Paulus: "dit kom

immers hierop neer - na al jou argumente oor
wettisisme en Judaiseerders en die res, kom dit daarop
neer: - "Christus leef in my".” Dit is goeie nuus, dit is

hoop - alles is moontlik!



61
4.PAULUS SE EVANGELIE IN EFESIERS.

EFESIERS 1:13.

“in wie julle ook, nadat julle die woord van die
waarheid, die evangelie van julle redding, gehoor het, in
wie julle, nadat julle ook geglo het, verseel is met die
Heilige Gees van die belofte, wat die onderpand is van

ons erfdeel om sy eiendom te verlos tot lof van sy
heerlikheid.”

EFESIERS 3:6-7.

"dat die heidene mede-erfgename is en medelede van
die liggaam en mededeelgenote aan sy belofte in
Christus deur die evangelie waarvan ek 'n dienaar
geword het, volgens die gawe van die genade van God
wat aan my gegee is ooreenkomstig die werking van sy
krag.”

EFESIERS 6:15.
"en as skoene aan julle voete die bereidheid vir die
evangelie van vrede.”

EFESIERS 6:19-20.

“en vir my, sodat ‘n woord my gegee mag word as ek my
mond oopmaak om met vrymoedigheid die verborgenheid
van die evangelie bekend te maak,




62
waarvoor ek ‘n gesant is in kettings, sodat ek daarin
vrymoediglik mag spreek soos ek moet spreek.”

Wanneer ons “die Evangelie volgens Paulus” in die brief
aan die Efesiérs kom oorweeg, vind ons dat ons die woord
“evangelie” vier keer in die selfstandige naamwoord het.
Baie mense het die idee dat wanneer jy die brief aan die
Efesiers bereik het jy die evangelie agtergelaat, is jy
verder as die evangelie, jy moet regtig nou 'n lang pad
verby die evangelie gekom het. Ek dink nie ons kan verder
as hierdie brief kom wat Goddelike openbaring betref nie,
soos ons sal sien, neem dit ons inderdaad 'n baie lang pad in
Goddelike dinge, maar dit is steeds die evangelie. Die
evangelie is iets baie groots, baie omvattend, inderdaad
baie verreikend. Dit laat ons daarop let dat die brief aan
die Efesiérs die letter van superlatiewe is. 'n Ekspressiewe
byvoeglike naamwoord het die afgelope jare in die mode
gekom, waardeur mense die idee probeer oordra dat 'n
ding baie groot is, of van die hoogste gehalte is. Hulle sé
dit is "super”. Nou hier, in hierdie brief, is alles - mag ek
die woord gebruik? - “super”! Die hele brief is geskryf in
terme van wat superlatief is; en ek moet dit as
vanselfsprekend aanvaar dat jy iets kan onthou van wat

hier is. Superlatiewe hou verband met byna alles in hierdie
brief.



63
Daar is die superlatief van tyd. Tyd is heeltemal
getransendeer: ons word in die ryk van tydloosheid
ingeneem. Deur hierdie brief word ons teruggeneem na die
ewige verlede, voor die grondlegging van die wéreld, en
verder na die ewigheid wat kom, tot in die eeue van die
eeue. Dit is die superlatief van tyd - verbygaande tyd.

Daar is die superlatief van ruimte. Een frase loop deur
hierdie brief - "in die hemele". Wanneer jy in die hemele
kom, is jy net verstom oor die grootheid van die
uitgestrektheid. In die natuurlike ryk is dit waar, is dit nie,
selfs van die baie beperkte ‘“aardse hemele”, soos
verteenwoordig deur die aarde se atmosfeer. As jy baie
per vliegtuig reis, gaan jy deur die lughawens en sien die
vliegtuie kom en gaan, kom en gaan, elke paar minute, die
hele dag lank en die hele nag lank en dag na dag - en tog
wanneer jy opstyg in die lug ontmoet jy selde 'n ander
vliegtuig. Dit is nogal 'n gebeurtenis om 'n ander vliegtuig
in die lug verby te steek, so groot is die hemele in hul
uitspansel. En hierdie brief is geskryf in die ryk van die
superlatiewe van die ruimte, in die geestelike hemele,
heeltemal bo die beperkings van die aarde.



64
Daar is die superlatief van mag. Daar is een klousule
hier, so bekend aan ons, wat dit raak:

EFESTERS 1:19.
“en wat die uitnemende grootheid van sy krag is vir ons
wat glo, na die werking van die krag van sy sterkte.”

Daar is baie oor daardie krag, superlatiewe krag, en die
werking daarvan, in hierdie brief.

Hierdie brief in inhoud die letter van die superlatief.
Hoe om dit te benader en te verduidelik is uiters moeilik.
Jy sien, sommige van ons praat, hou toesprake, gee
adresse, oor hierdie brief aan die Efesiérs - en dit is net
'n klein briefie sover dit werklike hoofstukke of woorde
betref - vir meer as veertig jaar, en ons het nie nog naby
die einde daarvan gekom nie. Ek daag u uit om die inhoud
van hierdie brief uit te put. Dit maak nie saak hoe lank jy
daarmee aanhou nie - jy sal altyd voel: "Ek het dit nog nie
begin verstaan nie”. Maar wanneer jy daarna kyk en dit
oorweeg, vind jy dat jy in die ryk van superlatiewe is wat
inhoud betref, en dit begin met;

EFESIERS 1:3.

"Geseénd is die God en Vader van onse Here Jesus
Christus wat ons geseén het met alle geestelike
seéninge in die hemele in Christus,”




65
Weereens, dit is in die ryk van die super-alledaagse.
Die aarde hier word 'n baie klein dingetjie, en alles wat
daarin aangaan. Al sy geskiedenis en alles wat hier is word
inderdaad baie klein. Die aarde is heeltemal getransendeer.

Dit is superrassig, soos ons binne 'n oomblik sal sien. Dit
gaan nie net oor een ras of twee rasse nie. Dit is alles een
ras hier.

Dit is bonatuurlik. Kyk weer, en jy vind dat alles hier op 'n
viak is wat heeltemal bo die natuurlike is. Jy kan dit nie
natuurlik begryp, of verduidelik nie. Dit is Goddelike
openbaring. Dit is deur "die Gees van wysheid en
openbaring”. Dit is bonatuurlik. Die kennis wat hier is,
word bonatuurlik verkry.

En wat sal ek meer sé oor die “super”? Die lys kan baie
maklik uitgebrei word. Het ek genoeg gesé? Kan ek
voortgaan om uit te wys in watter gebied dit is, watter
reeks? Jy sien, jy het 'n paar baie goeie verse hier. Ek gee
vir jou drie van hulle.

EFESIERS 3:8.

"Aan my, die geringste van al die heiliges, is hierdie
genade gegee om onder die heidene die evangelie van
die onnaspeurlike rykdom van Christus te verkondig,”




66
Hierdie brief is geskryf in terme van die ondeursoekbare,
die onnaspeurbare.

EFESIERS 3:19.
“en die liefde van Christus te ken wat die kennis
oortref, sodat julle vervul kan word tot al die volheid

van God."”

"Die kennis-oortreffende liefde van Christus". Hier het
ons die onverstaanbare.

EFESIERS 3:20.
"En aan Hom wat mag het om te doen ver bo alles wat
ons bid of dink, volgens die krag wat in ons werk,”

Hier is dit die transendentale. Dit is groot woorde, maar jy
het deurgaans groot woorde nodig vir hierdie brief, en ek
poog om 'n indruk op jou te maak.

Die grootste krisis in godsdiensgeskiedenis.

Hierdie brief verteenwoordig in sy inhoud miskien die
grootste krisis in die godsdiensgeskiedenis. Dit sé baie.
Daar was baie krisisse in die godsdiensgeskiedenis, en baie
groot, maar hierdie brief verteenwoordig die grootste van
almal.



67

Voordat die Here Jesus uit die dood opgewek is en na die
Hemel gegaan het, en die Heilige Gees op Pinksterdag
gekom het, was daar net twee klasse mense op die aarde.
Die hele menslike geslag was verdeel in twee klasse mense,
die heidene en die Jode. Toe die Heilige Gees gekom het,
het 'n derde klas ontstaan wat, vanuit God se oogpunt, nie
nie-Jood of Jood is nie: dit is die Kerk van God. Hulle word
uit die nasies van heidene geneem en onder die Jode
uitgehaal, maar wat God betref, is hulle nie Jood of nie-
Jood nie, of soos Paulus dit stel, "nie Jood of Griek nie"
(Gal. 3:28). "Griek” was 'n verteenwoordigende woord wat
die heidene beskryf het en deur hulle verstaan was.
Wanneer die Here Jesus weer kom, tydens die wegraping,
en die Kerk wegneem, sal die twee ander hier bly. Daar sal
'n terugkeer in die aarde wees na wat voorheen was. Die
hele wéreld sal weer verdeel word in heidene en Jode. So
hierdie wat ontstaan het op die dag van Pinkster, hierdie
derde en geestelik heeltemal aparte klas mense wat die
Kerk genoem word, verteenwoordig die grootste van alle
krisisse in die menslike geskiedenis om hierdie rede, en op
hierdie manier - dat daardie Kerk nie iets net is nie van
aardse geskiedenis. Die Apostel maak dit heeltemal
duidelik, reg aan die begin van hierdie Efesiese brief, dat
hierdie Kerk sy bestaan gehad het in die voorkennis van
God voor die wéreld was. Hierdie Kerk is 'n bo-tydelike
ding, transendeer alle tye en transendeer die aarde.



68

Hierdie Kerk, maak die Apostel duidelik, sal daar wees in
die eeue van die eeue, steeds bo-tydelik, bo-aards,
wanneer Jode en heidene voortgaan. Ja, daar sal geredde
nasies op die aarde wees, maar hierdie ander gaan voort in
'n verhouding wat heeltemal buite hierdie wéreld en buite
die tyd is, en dit is aangaande hierdie spesifieke klas,
hierdie volk, hierdie Kerk, dat al hierdie dinge in hierdie
brief gesé word. Dit is hierdie Kerk wat die karakter van al
hierdie superlatiewe aanneem. Dit is self iets superlatiefs,
dit is die hoogste ding in die ekonomie van God, dit is die
hoogste ding in al God se soewereine aktiwiteite van
ewigheid tot ewigheid. Ons leef in die bedeling van iets
absoluut transendent - God neem uit die nasies, beide Jood
en nie-Jood, hierdie volk wat die Kerk genoem word, wat
"die liggaam van Christus” is.

'n Superlatiewe vaartuig en 'n superlatiewe roeping.

Nou het hierdie superlatiewe vaartuig of instrument of
mense 'n superlatiewe of transendente roeping. Die Jode
het 'n aardse roeping gehad om 'n aardse doel te dien, 'n
roeping van tyd op hierdie aarde. Baie glo baie sterk dat
hulle nog so 'n doel moet dien. Daar is ander, en onder hulle
uitstaande Bybelleraars, wat glo dat die dag van die Jood
verby is soos in die ekonomie van God, en dat alles nou na
die Kerk oorgedra is weens die Jood se mislukking.



69

Ek glo dat God glad nie klaar is met die volk Israel nie,
maar deel op hierdie oomblik net met die kerk. Die feit bly
staan dat die Jode opgewek is om 'n aardse en tydelike
doel in die ekonomie van God te dien. Maar hierdie Kerk,
ewig gered - ewig uitverkies, soos die Apostel sé, in
Christus Jesus voordat die wéreld was - dit het 'n
superlatiewe roeping om die doel van God in die Hemel te
dien. Dit is iets tydloos, superlatief in roeping, in doel. Dit
is 'n geweldige ding wat hier gebeur. Ons het dit dikwels so
gestel, en dit is inderdaad wat die brief aan die Efesiérs
leer - ons moet dit tans op 'n ander manier aanraak - dat
hierdie wéreld, wat sy gedrag betref, deur 'n hele
geestelike hiérargie beinvlioed word. Selfs manne wat nie
'n groot mate van geestelike onderskeidingsvermoé het
nie, manne aan wie ons beswaarlik as Christenmans sou
dink, in die wesenlike sin van wedergebore kinders van God,
het dit erken en gesien, dat agter die gedrag van hierdie
wéreld daar is een of ander sinistere krag, een of ander
bose mag, een of ander goddelose intelligensie. Hulle kan
huiwer om dit te noem, om dit Satan, die Duiwel,
ensovoorts te noem, maar die Bybel noem dit net so. Agter
die verloop van hierdie wéreld se geskiedenis, soos ons dit
ken - agter die oorloé, die wedywering, die haat, die
bitterheid, die wreedheid, al die botsing en geraas van
belange, en alles anders - is daar 'n bose intelligensie.



70

'n Mag wat werk, 'n hele stelsel wat poog om die
heerlikheid van God in Sy skepping te verwoes. En daar
word hier gesé dat daardie hele stelsel in wat genoem word
"die hemele", dit wil sé, iets bo die aarde is, in die lug, as
jy wil, in die einste atmosfeer. Soms kan jy dit aanvoel.
Soms kan jy amper “die atmosfeer met ‘'n mes sny”, soos
ons sé. Soms weet jy daar is iets in die lug wat goddeloos,
boos is. Jy kan dit nie net jou vinger daarop sit nie. Daar is
iets agter die mense, iets omtrent die situasie wat anders
is. Dit is baie werklik - soms lyk dit amper tasbaar, jy kan
dit amper ruik - iets boos en onheilig. Dit is dit wat hierdie
wéreldstelsel en orde beheer. Wat nou hier in hierdie
brief is, is dit, dat hierdie Kerk, ewig verwek, vooraf
bekend, uitverkies en tot stand gebring in sy begin op die
dag van Pinkster, en geestelik groei deur die eeue sedert -
hierdie Kerk moet die plek inneem van daardie bose
regering bo hierdie aarde. Dit is om dit af te sit en uit sy
domein te verdryf, en self daardie plek in te neem om die
invloed te wees wat hierdie wéreld in die eeue wat kom
regeer. Dit is die leer hier, 'n superlatiewe roeping, 'n
superlatiewe posisie, vanweé 'n superlatiewe volk in hul
aard. Daar is iets anders aan hulle as ander mense. Dit is
die geheim van die ware Christelike lewe - van die ware in
Christus: daar is iets aan hulle wat anders is.



71
Vir hierdie wéreld is Christene 'n probleem en
raaisel.

n

Jy kan hulle nie in enige aardse klas plaas nie. Jy kan nie
net 'n Christen in 'n hokkie plaas nie. Op een of ander
manier ontwyk hulle jou heeltyd. Jy kan hulle nie uitmaak
nie. Nou, in hierdie brief praat Paulus allereers van daardie
superlatiewe roeping, en dan sé hy dat, vanweé die
grootsheid van daardie roeping, hierdie Kerk daarvolgens
moet optree.

EFESIERS 4:1.
"Ek vermaan julle dan, ek, die gevangene in die Here,
om te wandel waardig die roeping waarmee julle geroep

9”

is,

Gedrag moet by roeping aangepas word. O, daardie
Christenmense het hulle ooreenkomstig hulle roeping gedra
- tot hulle groot, ewige, hemelse roeping! Maar as gevolg
van hierdie roeping, hierdie bestemming, hierdie posisie, is
daardie magtige bose hiérargie op sy laaste gestel om
hierdie vaartuig genaamd die Kerk te vernietig, en daarom
is daar 'n geweldige en verskriklike konflik aan die gang in
die lug oor hierdie ding , en Christene ontmoet dit.



72
Hoe meer jy probeer om volgens jou roeping te lewe, hoe
meer besef jy hoe moeilik dit is, en wat daar teen jou
gestel word. Dit is hewige en bitter geestelike konflik.

Superlatiewe hulpbronne.

Nou, merk julle, dit is wat Paulus die evangelie noem - dit
alles is die evangelie! Het jy al ooit so 'n idee van die
evangelie gekry? het jy ooit aan die evangelie in sulke
terme gedink? Ja, dit is steeds die evangelie, dieselfde
evangelie, nie 'n ander nie, dieselfde. Nou, omdat dit alles
waar is wat die evangelie betref, is die eise sekerlik baie
groot. Die reaksie van so baie, wanneer jy dinge soos
hierdie sé, is: "Ag, ek kan nie daarby uitkom nie - dit is
heeltemal buite my bereik, dit is te veel vir my, dit is
oorweldigend, dit is geweldig! Gee my die eenvoudige
evangelie!” Maar ek wonder of ons besef waarby ons
onsself betrek as ons so praat. Want dit is net daar waar
die ware aard van die evangelie in hierdie hele brief inkom.
Ja, die roeping is groot, is geweldig. Die gedrag moet op 'n
hoé vlak wees. Die konflik is hewig en bitter. En dit stel
geweldige eise. As dit die evangelie is, hoe sal ons dan
daarteen opstaan, hoe sal ons dit in die gesig staar, hoe sal
ons daarteen opstaan, hoe sal ons daardeur kom? Wel, ons
kom terug na die frase waarop ek die hele brief mee
opsom.



73

Dit is hier: "tot 'goeie nuus' die onnaspeurlike rykdom
van Christus"”. Dit word in ons Bybels met “preek” vertaal,
maar dit is dieselfde woord, soos jy weet, in die
werkwoordvorm. "“Tot 'goeie-nuus' die onnaspeurlike
rykdom van Christus”. Die goeie nuus is dat die rykdom
ondeursoekbaar is! O, dit is iets vir ons om ons in te
verheug, hard gedruk, hard gestel, voel ons ons sal nooit
daarby uitkom nie, nooit daarmee kan voortgaan nie. Die
superlatiewe rykdom is vir 'n superlatiewe roeping en vir 'n
superlatiewe konflik en vir superlatiewe gedrag.
"Ondeursoekbare rykdom". Dit is nou 'n kenmerkende
woord wat jy deur hierdie brief verstrooi vind. Rykdom!
Rykdom! In hoofstuk 1, vers 7, is dit "die rykdom van sy
genade”. Daardie frase word vergroot in 2:7 - 'die
uitnemende rykdom van sy genade". En dan in 1:18 is dit
die erfenis - "die rykdom van die heerlikheid van sy
erfdeel in die heiliges”. Dit beteken net dat die heiliges
die erfdeel van Jesus Christus is, en in hulle, in Sy Kerk,
het Hy 'n geweldige rykdom. Nou, as Hy rykdom in hierdie
Kerk gaan hé, is dit Hy wat die rykdom moet voorsien, en
dit is "volgens die rykdom van sy genade" dat Hy "die
rykdom van sy erfenis" in die Kerk sal vind. Daar word
baie meer daaroor gesé. In 3:16 word die woord weer
gebruik - “die rykdom van sy heerlikheid”. Rykdom!
Rykdom! Baie goed, as die eise groot is, is daar 'n groot
aanbod.



74

As die behoefte superlatief is, is die hulpbronne
superlatief. Dit alles sit en dui die basis en die hulpbronne
van die Kerk vir sy roeping, vir sy optrede en vir sy konflik
aan. So wat is "die evangelie volgens Paulus” in die brief
aan die Efesiérs? Dit is die evangelie van die
“onnaspeurbare rykdom" vir superlatiewe eise, en as jy dit
gesé het, word jy in 'n magtige oseaan gelos. Gaan weer na
die brief, lees dit noukeurig deur, let daarop. Ja, hier is 'n
hoé standaard, hier is groot eise, geweldige dinge hier in
die vooruitsig, maar daar is ook die rykdom van Sy genade,
die onnaspeurlike rykdom van Sy genade vir dit alles. Daar
is die rykdom van Sy heerlikheid: dit word so gestel -
"volgens die rykdom van sy heerlikheid". Nou, as jy God
se rykdom in heerlikheid kan verken, peil, uitput, dan plaas
jy 'n sekere beperking op moontlikhede en potensiaal. Maar
as jy, nadat jy alles gesé het wat jy in menslike taal
probeer sé het, soos die Apostel hier gedoen het, vind dat
jy nie genoeg superlatiewe tot jou beskiking het wanneer
jy praat oor die hulpbronne wat in God is deur Christus
Jesus nie , dan is alles moontlik - volgens die rykdom van sy
genade en van sy heerlikheid. Dit is 'n evangelie, is dit
nie? Dit is tog goeie nuus, dit is goeie nuus! En, liewe
vriende, ons sal deurkom - en ons behoort nie net deur te
krap nie. As dit so is, behoort ons superlatief deur te kom.
Die Here bring ons in die goeie van die superlatiewe van die
evangelie, van die goeie nuus.



/5

5.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BOEK
FILLIPENSE.

Ons gaan voort met ons ondersoek na wat die apostel
bedoel het met sy woorde '"die evangelie wat ek
verkondig"”, neem ons die briefie wat Paulus aan die
Filippense geskryf het, in ons hande. Alhoewel dit een van
die laaste geskrifte van die Apostel was - dit is geskryf
vanaf sy gevangenskap in Rome kort voor sy teregstelling,
aan die einde van 'n lang, vol lewe van bediening en werk -
vind ons dat hy steeds van alles praat as "die evangelie”.
Hy het nie uit die evangelie gegroei nie, hy het nie verder
as die evangelie gekom nie. Inderdaad, aan die einde is hy
meer as ooit bewus van die rykdom van die evangelie wat
ver buite hom is.

Hier is die verwysings wat hy in hierdie brief na die
evangelie maak.

FILLIPENSE 1:3-5.
"Ek dank my God elke maal as ek aan julle dink— en ek
bid altyd in al my gebede vir julle almal met blydskap—
oor julle gemeenskap aan die evangelie van die eerste
dag af tot nou toe,”




76
FILLIPENSE 1:7.
"soos dit vir my reg is om dit van julle almal te dink,
omdat ek julle in my hart dra, aangesien julle almal in
my boeie sowel as in die verdediging en bevestiging van
die evangelie my deelgenote in die genade is.”

FILLIPENSE 1:16-18.

"die eerste verkondig Christus uit naywer, nie met
suiwer bedoelinge nie, met die mening om aan my boeie
verdrukking toe te voeg. maar die ander uit liefde,
omdat hulle weet dat ek bestem is tot die verdediging
van die evangelie. Maar wat maak dit? In alle geval, op
allerlei wyse, of dit onder ‘n skyn of in waarheid is,
word Christus verkondig. en hierin verbly ek my en sal
ek my ook verbly.”

FILLIPENSE 2:22.

“Maar julle ken sy beproefdheid, dat hy, soos ‘n kind
teenoor sy vader, saam met my in die evangelie gedien
het.”

FILLIPENSE 4:3.

"En ek vra jou ook, opregte metgesel, wees hierdie
vroue behulpsaam wat met my saam gestry het in die
evangelie, ook saam met Clemens en my ander mede-
arbeiders wie se name in die boek van die lewe is.”




77

FILLIPENSE 4:13-15.

"Ek is tot alles in staat deur Christus wat my krag gee.
Nogtans het julle goed gedoen toe julle deel gehad het
in my verdrukking. En julle, Filippense, weet ook dat in
die begin van die evangelie, toe ek van Macedonié
vertrek het, geen gemeente deel gehad het in my
rekening van uitgawe en inkomste nie, behalwe julle
alleen.”

Jy sien daar is baie oor die evangelie in hierdie briefie. Ek
sé "klein” briefie. Hierdie brief is soos 'n pragtige juweel
in die kroon van Jesus Christus, of soos 'n pragtige pérel
waarvan die kleure die resultaat is van pragtige pyn en
lyding. Dit is iets baie duur en baie kosbaar. Wat werklike
hoofstukke en verse betref, is dit klein. Dit is een van die
kleinste van Paulus se briewe, maar in sy intrinsieke
waardes en waarde is dit geweldig, en as 'n werklike
uiteensetting van wat die evangelie is, is daar min, indien
enige, dinge in die Nuwe Testament wat daarmee vergelyk
kan word. Waartoe ons werklik in hierdie brief kom, is nie
net 'n uiteensetting van wat die evangelie in werklikheid is
nie, maar ‘'n voorbeeld van wat die evangelie in effek is.
Kyk weer daarna, bedink dit met openheid van hart, en ek
dink jou uitspraak sal wees - dit moet sekerlik wees -
"Wel, as dit die evangelie is, gee my die evangelie! As
dit die evangelie is, is dit iets wat die moeite werd is!”



/78
Dit is sekerlik die effek van die lees van hierdie briefie.
Dit is 'n wonderlike voorbeeld van die evangelie in
uitdrukking.

Die brief van die vreugde van triomf.

Maar soos ons dit lees, vind ons dat dit homself hierin
oplos. Dit is, miskien meer as enige ander brief in die Nuwe
Testament, die letter van die vreugde van triomf. Vreugde
loop dwarsdeur hierdie brief. Die Apostel is tot oorlopens
toe vol vreugde. Dit lyk asof hy skaars in staat is om
homself te bedwing. In die laaste hoofstuk het ons gepraat
van sy superlatiewe met betrekking tot die groot roeping
van die Kerk in die evangelie. Hier vind die apostel dit
moeilik om homself uit te druk oor sy vreugde. Kyk net na
die eerste woorde, sy inleiding, en sien. Maar dit loop reg
tot die einde. Dit is die brief van Paulus se vreugde in
Christus, maar ook die vreugde van triomf, en triomf in 'n
drievoudige rigting. Die triomf van Christus; triomf in
Paulus; en triomf in die Christene by Filippi. Dit som eintlik
die hele brief op: die drievoudige triomf met sy vreugde
en uitbundige uitvloei.

Die triomf van Christus.

Eerstens, triomfeer in Christus en van Christus. Dit is in
hierdie brief wat Paulus vir ons daardie weergalose
onthulling gee van die groot siklus van verlossing.



79

Die verhewe koers wat die Here Jesus in Sy
verlossingswerk ingeslaan het. Ons sien Hom eerstens in
die plek van gelykheid met God. Gelyk met God, en alles
wat dit beteken - alles wat dit beteken vir God om God te
wees. Hoe wonderlik is dit nie! - hoe vol, hoe hoog, hoe
majestueus, hoe heerlik! Paulus sé hier dat Jesus daar
gelyk met God was. En dan, "wat dit nie iets geag het om
aan vas te hou, om vas te vat, hierdie gelykheid met
God nie, het Hy Homself leeggemaak”. Hy het Homself
van dit alles leeggemaak, dit laat gaan, dit eenkant gelé, dit
prysgegee. Dink net aan wat Hy in ruil gaan hé. Dit is
gedagtes wat byna onmoontlik is om te begryp. God, in al
Sy oneindige volheid van krag en majesteit van mag, in Sy
heerskappy van heerlikheid en ewige volheid, wat mense
van Sy eie skepping, selfs die gemeenste van hulle, toelaat
om op Hom te spoeg, om te spot. Hy het dit eenkant gelé.
Hy het Homself ontledig en die gestalte van 'n mens
aangeneem, die gestalte van ‘n mens gevind, en nie net dit
nie, maar nog steeds laer in hierdie siklus - die vorm van 'n
slaaf, 'n slaaf-man. 'n Slaaf is iemand wat geen persoonlike
regte het nie. Hy het geen vryheid van lewe nie, hy het
geen titel nie. Hy word nie toegelaat om self te kies, om sy
eie pad te gaan nie, en nog baie meer. Paulus sé hier dat
Jesus die gestalte van 'n slaaf aangeneem het.



80

En dan sé hy verder dat "Hy Homself verneder het,
gehoorsaam geword het tot die dood toe”: en nie 'n
heerlike dood daarby nie, nie 'n dood waaroor mense praat
in terme van lof en bewondering nie. "Ja”, sé die apostel,
"dood aan 'n kruis” - die skandelikste, skandelike dood,
met alles wat dit beteken het. Jy sien, die Joodse wéreld,
die godsdienswéreld, van daardie dag, het dit in hulle Boek
laat skryf dat hy wat aan 'n boom hang, deur God vervloek
is. Jesus was gehoorsaam tot die punt dat hy gevind is in
die plek van iemand wat deur God vervloek is. Dit is hoe
hulle na Hom gekyk het - as vervloek deur God. En wat die
res van die wéreld betref, die nie-Joodse wéreld, hulle
hele opvatting van dit wat aanbid moet word, was een wat
nooit verslaan kon word nie, een wat nooit in 'n situasie
gevind kon word wat hom beskaamd sou maak nie, een wat
voor kon staan die wéreld as 'n sukses - dit was hul idee
van 'n god. Maar hier is hierdie Man aan die Kruis. Is Hy 'n
sukses? Dit is geen teken van sukses nie. Dit is geen
aanduiding van menslike krag nie. Dit is swakheid. Daar is
niks eerbaars daaraan nie - dit is skandelik. Dit is die
mensdom op sy laagste.

En dan word die siklus omgekeer, en die Apostel breek hier
in, en sé: "Daarom het God Hom ook uitermate verhoog
en aan Hom die Naam gegee wat bo elke naam is, sodat
in die Naam van Jesus elke knie sal buig".



81

Vroeér of later; of graag om Hom Here te erken, of
gedwing om dit te doen; vroeér of later, in die besliste
raad van die Almagtige God, sal dit wees; "en elke tong sal
bely dat Jesus Christus die Here is tot eer van die
Vader." Wat 'n siklus! Wat 'n sirkell Wat 'n triomf! Jy
kan triomf nie voller of groter as dit vind nie, en Paulus
noem dit die evangelie. Dit is die goeie nuus van Christus
se geweldige triomf. Hy het in daardie kring geseévier, en
al wat by die triomf ingesluit is, is die evangelie. Ons kan
nie bly staan om daaroor te tob, oor hoekom Hy dit gedoen
het, of wat Hy daardeur bewerkstellig het, wat Hy daarin
verseker het nie. Al wat die evangelie is. Maar die feit is
dat Christus op die manier 'n geweldige oorwinning behaal
het. In die hele sirkel van Hemel en aarde, van die hoogste
hoogte tot die laagste diepte, het Hy geseévier. Paulus
vind onuitspreeklike vreugde daarin om daaroor na te dink.
Dit is wat hy die goeie boodskap noem, die evangelie -
triomf in Christus.

Triomf in Paulus se eie geestelike geskiedenis.

Paulus kom dan self in, en gee vir ons in hierdie brief
heelwat outobiografie. Hy vertel ons iets van sy eie
geskiedenis voor sy bekering, oor wie hy was en wat hy
was, en waar hy was en wat hy gehad het. Natuurlik was dit
niks om te vergelyk met wat sy Here gehad het en laat
gaan het nie.



82

Maar Paulus het self, as Saulus van Tarsus, baie gehad
deur geboorte, deur erfenis, deur opvoeding, , deur status,
aansien ensovoorts. Hy het nogal baie gehad. Hy vertel ons
daarvan hier. Al waarmee die mens sou spog - hy het dit
gehad. En toe ontmoet hy Jesus Christus, of Jesus
Christus het hom ontmoet; en die hele ding, het hy gesé -
alles wat hy gehad en besit het - het in sy hande geword
soos as, soos vullis! "Ek reken dit as drek”. Baie mense
het hierdie valse idee oor die evangelie, dat, as jy die
evangelie aanneem, as jy 'n Christen word, as jy tot
bekering kom, of hoe jy dit ook al wil stel, jy alles gaan
moet verloor of prysgee. jy moet dit prysgee en jy moet
iets anders prysgee. As jy 'n Christen word, sal dit net een
lang storie wees van opgee, opgee, opgee, totdat jy vroeér
of later van alles afgestroop word. Luister! Hier is 'n man
wat baie meer gehad het as wat ek of jy ooit gehad het.
Ons kan nie in dieselfde straat met hierdie man staan in sy
natuurlike lewe, in alles wat hy was en alles wat hy gehad
het, en al die vooruitsigte wat hom as jong man voorgelé
was nie. Daar is baie min twyfel dat, as Paulus nie 'n
Christen geword het nie, sy naam in die geskiedenis
opgeneem was saam 'n paar ander baie bekende name van
sy tyd. Maar hy sé - nie in hierdie woorde nie, maar in baie
meer woorde as hierdie: "Toe ek die Here Jesus ontmoet
het, het daardie hele ding vir my soos drek geword.”



83
Gee dit op? Wie sal enige opoffering vind om 'n kers op te
gee wanneer hulle die son gevind het?

Opoffering daarin? O, nee! "In vergelyking met Christus,
beskou ek dit net as die allergrootste drek”.

Wat 'n oorwinning! Wat 'n triomf! Jy sien, hierdie opgee
- wel, stel dit so, as jy wil - maar Paul is baie bly daaroor.
Dit is die punt. Dit is Paulus se vreugde, die vreugde van 'n
geweldige oorwinning in homself.

Triomf in Paulus se bediening.

Maar verder, hier is dit die verhaal van die groot
oorwinning in sy bediening, in sy werk. Ons onthou die
verhaal van hoe hy na Filippi gegaan het. Hy het besluit om
na Asié te gaan, om daar die evangelie te verkondig, en was
op pad, toe hy in daardie geheimsinnige voorsienigheid van
God wat homself eers daarna en nooit tevore verklaar nie,
verbied, gekontroleer, verhinder, gestop is. Die dag is
afgesluit met 'n geslote pad, 'n gestopte reis. Hy was in
verwarring oor die betekenis hiervan, hy het dit nie
verstaan nie. Terwyl hy daardie nag op God gewag het, het
hy 'n visioen gehad. Hy het 'n man van Masedonié - Filippi
is in Masedonié - sien sé: "Kom oor na Masedonié en help
ons" (Hand. 16:9). En Paulus het gesé: "Ons het probeer
om uit te gaan... met die gevolgtrekking dat God ons
geroep het om die evangelie aan hulle te verkondig".



84

Daarom het hy weggedraai van Asié af, na Europa gedraai
en na Filippi gekom. Soms kan teleurstelling en ontsteltenis
van planne die grondslag van 'n groot oorwinning wees. God
kan baie kry deur ons gekoesterde planne opsy te sit en
alles vir ons deur mekaar te maak. - Maar ons gaan voort.
Paulus het na Filippi gekom. En die Duiwel het geweet dat
hy gekom het en aan die werk was en in werklikheid gesé
het: "Nie as ek dit kan voorkom nie, Paulus! Ek sal
hierdie plek te warm maak vir jou om hier te bly!” En hy
het aan die werk gespring, en kort voor lank is Paulus met
sy metgeselle in die binneste kerker van die gevangenis
gegooi, hulle voete vasgemaak, kettings aan hulle, gebloei
van die slae wat hulle ontvang het. Wel, dit blyk nie veel te
sé vir Goddelike leiding nie! Waar is die oorwinning hierin?
Maar wag. Die einste tronkbewaarder en sy huishouding is
daardie nag gered. Hulle het na die Here gekom en is
gedoop. En toe Paulus, jare daarna, in hierdie ander tronk
in Rome, hierdie brief aan die heiliges geskryf het wat hy
in Filippi agtergelaat het, het hy in 'n frase soos hierdie
gestel:

FILLIPENSE 4:1.

"Daarom, my geliefde broeders, na wie ek ook verlang,
my blydskap en kroon, staan so vas in die Here,
geliefdes.”




85
Ek hou daarvan om te dink dat die tronkbewaarder en sy
gesin hierby ingesluit is. "my geliefde broeders, na wie
ek ook verlang".

En in dieselfde brief sé hy:

FILLIPENSE 1:12,

"En ek wil hé dat julle moet weet, broeders, dat wat
my wedervaar het, eerder op bevordering van die
evangelie uitgeloop het,”

Dit is 'n prentjie van triomf, is dit nie? - die triomf in sy
lewe en in sy bediening.

Triomf in Paulus se lyding.

En hy het geseévier in sy lyding. Hy sé iets oor sy lyding in
hierdie einste brief, die lyding wat op hom was terwyl hy

geskryf het, maar dit is alles in 'n noot en gees van ware
triomf.

Hy sé:

FILLIPENSE 1:20.

"volgens my reikhalsende verwagting en hoop dat ek in
niks beskaam sal word nie; maar dat Christus met alle
vrymoedigheid, soos altyd so ook nou, groot gemaak sal
word in my liggaam, of dit deur die lewe of deur die

dood is.”




86
Dit is triomf. Ja, dit is triomf, dit is vreugde.

FILLIPENSE 1:13.
"sodat my boeie openbaar geword het in Christus onder
die hele keiserlike lyfwag en by al die ander,”

‘'n Wonderlike ding, dit! Na Rome gebring, vasgeketting
aan 'n Romeinse soldaat, nooit meer as 'n sekere mate van
vryheid toegelaat nie - en tog kan jy hierdie man nie
stilmaak nie! Hy het iets wat heeltyd “sal uit” en hy sé dit
het deur die hele Keiserlike wag gegaan. As jy iets van die
Keiserlike wag geweet het, sou jy sé: "Dit is triomfl” In
die hoofkwartier van Caesar, en 'n Caesar soos hy was, is
die evangelie triomfantelik. Daar word deur die hele
Keiserlike wag daaroor gepraat! Ja, daar is triomf in sy
lyding, in sy boeie, in sy verdrukkinge. Dit is nie net woorde
nie. Dit is 'n heerlike triomf, en dit is die evangelie in
aksie, die evangelie in praktyk.

Triomf in die Filippiese Christene.

En hierdie triomf was nie net in Christus en in Paulus nie,
maar in die Filippense. Dit is 'n pragtige brief van die
triomf van Goddelike genade in hierdie Filippense. Jy kan
dit eerstens sien in hul reaksie, en jy moet regtig iets van
Filippi weet in daardie dae. Jy kry net 'n klein idee uit wat
met Paul gebeur het.



87

Jy weet van die heidense tempel met sy verskriklike
stelsel van vroulike slawe, en alles wat met daardie aaklige
ding verband hou. Terwyl Paulus en sy metgeselle deur die
strate van Filippi gegaan het, het een van hierdie jong
vroue, wat beskryf word as 'n gees van Python, 'n
waarséende demoon, 'n ware besit van Satan, hulle
aanhoudend gevolg en uitgeroep. Dit is die soort stad wat
Filippi was, en Paulus vind dit moontlik om 'n brief van
hierdie soort aan gelowiges in so 'n stad te skryf. Is dit
nie triomf nie? Ek dink dat daar ooit 'n kerk in Filippi
moet wees, is iets, maar 'n kerk soos hierdie is iets meer.
En dit is nie net in hulle reaksie op die evangelie, wat hulle
so baie gekos het nie. Kyk weer na die brief en sien die
wedersydse liefde wat hulle vir mekaar gehad het. Dit is
inderdaad 'n juweel in die kroon van Jesus Christus.
Hierdie brief is al Paulus se groot liefdesbrief genoem. Die
hele ding loop oor van liefde, en dit is as gevolg van die
liefde wat hulle vir mekaar gehad het. Liefde van hierdie
soort is nie natuurlik nie. Dit is die werk van Goddelike
genade in menslike harte. Dit spreek van 'n groot triomf.
As daar iets is om by te voeg, kan ons onthou dat, toe
Paulus in nood was, dit hierdie mense was wat oor sy nood
gedink het en hulp gestuur het. Hulle is besorg oor die man
aan wie hulle so baie vir die evangelie verskuldig was.



88
Wel, alles wat hierdie geweldige triomf uitmaak. Dit is 'n
triomfbrief, nie waar nie? Ons het ons punt bewys, dink
ek. Ek herhaal: Dit is die evangelie!

Maar Paulus sé dat hierdie mense by Filippi, hierdie
gelowiges, voorbeeldig is - hulle is 'n voorbeeld, en wat ons
dus aan die einde van hierdie resensie moet doen, is om te
vra: "Wat is die evangelie wat hierdie brief betref?”
Wat is die goeie nuus hier, die goeie nuus? Hoe kan hierdie
soort ding herhaal of gereproduseer word?"

Die geheim van die triomf.

Ons het nie te doen met mense van eienaardige deugde nie,
'n besonder goeie tipe mens. Dit is net die mens, arme,
verswakte mensdom. Daaruit kan so iets herhaal,
weergegee word? Kan ons nou op so iets hoop? Dit sal goeie
nuus wees as dit aan ons bewys kan word dat daar 'n
manier is om hierdie situasie vandag weer te gee, nie waar
nie? Om te weet wat ons wel weet, sou dit goeie tyding
wees as dit aan ons gewys kon word dat dit nie net iets is
wat verband hou met 'n geisoleerde geselskap van mense
wat eeue gelede geleef het nie, maar dat dit vandag waar
kan wees - dat hierdie evangelie, hierdie goeie nuus is vir
ons. Hoe dan? Is daar 'n sleutelfrase in hierdie brief? Ons
het in ons studies in hierdie briewe probeer om alles in een
of ander kenmerkende frase van elkeen te versamel.



89

Is daar so 'n frase in hierdie brief wat vir ons die sleutel
tot dit alles gee, die sleutel om onsself in Christus se groot
oorwinning in te gaan en al die waarde daarvan? Kan ons die
sleutel vind om die deur vir ons oop te maak in die posisie
wat die Apostel beklee het - dat alles wat hierdie wéreld
kan bied en wat tot ons beskikking gestel kan word, taai,
kleinlik is, onbeduidend is in vergelyking met Christus? Is
daar 'n sleutel wat vir ons die deur sal oopmaak na wat
hierdie Filippense ondervind het?

Ek dink daar is, en ek dink jy vind dit in die eerste
hoofstuk, in die eerste klousule van vers 21:

FILLIPENSE 1:21.
"Want vir my is die lewe Christus en die sterwe wins."

Dit is die goeie nuus van die alles boeiende Christus.
Wanneer Christus werklik boei, gebeur alles en kan
enigiets gebeur. So was dit met Paulus en met hierdie
mense. Christus het hulle sopas geboei. Hulle het geen
ander gedagte in die lewe gehad as Christus nie. Hulle het
dalk hul besighede, hul ambagte, hul beroepe, hul
verskillende lewensterreine en beroepe in die wéreld
gehad, maar hulle het een allesoorheersende gedagte,
besorgdheid en belangstelling gehad - Christus. Christus
het vir hulle op alles gerus.



90

Daar is geen ander woord daarvoor nie. Hy het hulle net
geboei. En ek sien, liewe vriende, dat dit - so eenvoudig
soos dit mag klink - alles verduidelik. Dit verduidelik
Paulus, dit verduidelik hierdie kerk, dit verduidelik hierdie
gelowiges, dit verduidelik hulle wedersydse liefde. Dit het
al hul probleme opgelos, al hul probleme opgeklaar. O, dit
is wat ons nodig het! Nege tiendes van al ons probleme
kan immers herlei word na die feit dat ons ander
persoonlike belange het wat ons beinvloed, ons beheer en
ons regeer - ander aspekte van die lewe as Christus. As dit
maar waar kon wees dat Christus ons gevang en geboei en
bemeester het, en geword het - ja, ek sal die woord
gebruik - 'n obsessie, 'n heerlike obsessie! Ek dink dit is
wat die skrywer van die lofsang bedoel het toe hy geskryf
het: "Jesus, Minnaar van my siel”, en wanneer hy verder
sé: "Meer as alles in U vind ek”. Wanneer dit so is, is ons
gevul met vreugde. Daar is geen spyt dat jy dinge moet
“opgee” nie. Ons is gevul met vreugde, gevul met
oorwinning. Daar is hoegenaamd geen gees van defaitisme
nie. Dit is die vreugde van 'n groot triomf. Dit is die triomf
van Christus oor die lewe. Ja, dit was, en omdat dit was,
kan dit weer wees. Maar dit het iets meer nodig as net 'n
soort geestelike beoordeling. Ons kan so maklik die punt
mis. Ons kan die woorde, die idees bewonder.



91

Ons mag daaraan dink as 'n pragtige aanbieding maar, o,
ons het die boeiende nodig om onsself uit te wis - ons
reputasies, alles wat met ons geassosieer word en ons eie
glorie - sodat die Een wat boei die enigste Een in die oog
kan wees, die enigste Een met 'n reputasie, en ons aan Sy
voete. Dit is die evangelie, die goeie nuus - dat wanneer
Christus werklik boei, gebeur die soort ding wat in hierdie
brief staan, dit gebeur regtig. Sal ons die Here vra vir
daardie lewensgevangene van Sy geliefde Seun?




92
6. DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN
KOLLOSENSE.

Soos ons by hierdie brief aan die Kolossense kom, sal ons
by wyse van 'n fondasie 'n paar verse uit die weergalose
eerste hoofstuk lees.

KOLLOSENSE 1:9-20.

"Daarom hou ons ook nie op nie, van die dag af dat ons
dit gehoor het, om vir julle te bid en te vra dat julle
vervul mag word met die kennis van sy wil in alle
wysheid en geestelike insig, sodat julle waardiglik voor
die Here mag wandel om Hom in alles te behaag en julle
in elke goeie werk vrug mag dra en in die kennis van
God mag groei, en met alle krag bekragtig word volgens
die mag van sy heerlikheid tot alle lydsaamheid en
lankmoedigheid met blydskap, en die Vader mag dank
wat ons bekwaam gemaak het om deel te hé aan die
erfdeel van die heiliges in die lig— Hy wat ons verlos
het uit die mag van die duisternis en oorgebring het in
die koninkryk van die Seun van sy liefde, in wie ons die
verlossing het deur sy bloed, naamlik die vergifnis van
die sondes. Hy is die Beeld van die onsienlike God, die
Eersgeborene van die hele skepping. want in Hom is alle
dinge geskape wat in die hemele en op die aarde is, wat
sienlik en onsienlik is, trone sowel as heerskappye en




93

owerhede en magte—alle dinge is deur Hom en tot Hom
geskape. En Hy is voor alle dinge, en in Hom hou alle
dinge stand. En Hy is die Hoof van die liggaam, naamlik
die gemeente; Hy wat die begin is, die Eersgeborene
uit die dode, sodat Hy in alles die eerste kan wees.
Want dit het die Vader behaag dat in Hom die ganse
volheid sou woon en dat Hy deur Hom alles met Homself
sou versoen nadat Hy vrede gemaak het deur die bloed
van sy kruis—ek sé deur Hom—die dinge op die aarde
sowel as die dinge in die hemele.”

Nou, dit vorm nogal 'n goeie grondslag om oor die evangelie
te praat - en let op dat dit die evangelie is. Al wat
Paulus die “goeie nuus” noem. Dit is die ding wat Paulus
verkondig het - "die evangelie wat ek verkondig”. In
hierdie brief kom daardie woord nie soveel keer voor as in
ander briewe nie, maar met 'n eienaardige draai. Dit kom
voor in hierdie eerste hoofstuk, vers 5: "... vanweé die
hoop wat vir julle weggelé is in die hemele, waarvan
julle vroeér gehoor het deur die woord van die waarheid
van die evangelie,”; en dan in vers 23: "...as julle ten
minste gegrond en vas bly in die geloof en julle nie laat
afbring van die hoop van die evangelie nie, wat julle
gehoor het en wat verkondig is in die ganse mensdom
onder die hemel, waarvan ek, Paulus, ‘n dienaar geword
het." - en hier is dieselfde woord in die werkwoordvorm -



94
"verkondig in die hele skepping onder die hemel” - "goeie
boodskap”, in die hele skepping onder die hemel".

Goeie tyding in ‘n noodsituasie.

Nou, as enigiets goeie nuus moet wees, as dit 'n baie skerp
voorsprong wil hé, moet daar 'n situasie wees waarvoor dit
verligting, versekering, vertroosting of bevrediging bring.
As dit nie saak maak nie, dan is dit nie goeie nuus nie.
Gestel byvoorbeeld iemand, met wie jou lewe en hart nou
verbind is, I€ in 'n baie ernstige en kritieke siekte, en jy
roep mediese hulp in. Jy is onder 'n groot las van angs, dit
maak vir jou baie saak watter kant toe dit gaan, en jy wag
vir wat 'n ewigheid lyk vir die dokter om af te kom en vir
jou 'n verslag te gee. Wanneer hy afkom en sé: "Dit is in
orde, jy hoef nie bekommerd te wees nie; dinge gaan
reg, dit sal regkom”. Dit is voorwaar goeie nuus. Dit het
'n voorsprong op dit, want jou hart is verbind met hierdie
saak. As daar 'n groot besluit in die balans is, wat op een
of ander manier jou toekoms gaan beinvloed, jou loopbaan,
jou lewe, en 'n komitee sit daarop, en jy wag buite met jou
hart, soos ons sé, in jou mond, baie angstig oor hoe dit
gaan: wanneer iemand uitkom en sé&: "Nou goed, jy het die
werk,", dit is goeie nuus. Dit bring vir jou 'n geweldige
gevoel van verligting.



95

As daar 'n geveg aan die gang is, waarvan die kwessie
ernstig sal wees vir alle betrokkenes, en iemand kom terug
van die toneel van die geveg, en sé "Dit gaan goed, dit is
reg, ons gaan deurkom!” - wel, dit is 'n geweldige
verligting. Dit is goeie tyding. Dit raak ons, dit beteken vir
ons iets. Daar moet iets in die aard van 'n noodsituasie
wees om goeie nhuus te gee.

Die noodsituasie by Kolossense.

Nou, in die geval van byna al Paulus se briewe, was daar 'n
noodsituasie. Iets het ontstaan in die aard van 'n
bedreiging vir die Christelike lewe van diegene met wie sy
hart ten nouste verbonde was, iets het ontstaan wat baie
van daardie Christene werklike kommer, bekommernis en
angs veroorsaak het. Hulle was in werklike moeilikheid. Die
toekoms was in twyfel. Dit was om sulke noodgevalle soos
hierdie te ontmoet dat Paulus sy briewe geskryf het, en in
almal gebruik hy hierdie woord “evangelie”, of “goeie
nuus” - goeie nuus vir ‘'n noodgeval, goeie tyding vir hierdie
kritieke situasie. In hierdie brief aan die Kolossense is dit
besonder so. Daar was 'n werklike noodgeval onder die
gelowiges by Kolosse. Maar dit was dieselfde noodgeval wat
op verskillende tye verskillende vorme aanneem - dit is
vandag in sy eie vorm aanwesig.



96
Waarop dit neerkom, was dit,, dat daar sekere mense was
wat hulself as baie kundige, wyse, intelligente, geleerde
mense beskou het, wat in baie geheimsinnige dinge
gedompel het, en hulle het hul hoogsklinkende idees en
teorie€ na verdra hierdie Christene. Dit het alles te doen
gehad met die groot omvang van die lewe.

Eerstens was daar nie minder 'n saak in die oog as die
betekenis van die geskape heelal nie. Nou kan dit natuurlik
'n gebied vir filosofiese spekulasie wees, maar jy weet dat
dit op sekere maniere baie na aan die Christelike hart kom.
Is daar 'n ontwerp vir alles, of is alles of net 'n meganiese
kursus, 6f word dit voortgesit deur 'n paar geheimsinnige
magte wat skadelik is vir menslike welsyn? Is daar enige
werklike ontwerp agter hierdie geskape heelal? Om dit een
stap verder te stoot: Is daar 'n doel met alles? Vroeér of
later kom Christene teen hierdie vrae te staan. Onder
dwang, beproewing, druk en lyding weet ons soms nie wat
om van dinge te maak nie. Dit lyk na 'n boeiende heelal, vol
enigmas en teenstrydighede en paradokse, en ons het 'n
slegte tyd daaroor. Is daar 'n plan daarin - is daar werklik
'n Goddelike beheer van alles in hierdie heelal, in die
menslike geskiedenis en in alles wat gebeur?



97

Is daar tog, om 'n woord te gebruik wat ek dink ons nie ten
volle waardeer nie, ‘'n Voorsienigheid vir alles en in alles?
- dit wil sé, word alles gemaak om saam te werk volgens
ontwerp en doel, en uit te werk na 'n groot, Goddelike,
weldadige doel? Nou, hierdie mense het daaroor gestry, en
die Christene by Kolosse is grootliks deur dit alles
ontsteld. En toe kom dit nader aan hulle eie Christelike
bestaan. Dit het hul lewe as kinders van God aangeraak.
Nou, as enige mense in die wéreld heeltemal seker behoort
te wees oor hierdie sake - dat daar 'n Goddelike doel en
Goddelike patroon en Goddelike Voorsienigheid is - is dit
Christene, en die lewe van die Christen word beinvloed
deur of dit so is of nie . Die saak van ons versekering, ons
vertroue, ons rustigheid, ons krag, ons getuienis, berus
daarop om 'n antwoord op hierdie vrae te hé. Die betekenis
van hierdie hele heelal, die orde en die doel daarin, die
ontwerp en die beheer daarvan, die Voorsienigheid oor alle
gebeure en gebeure in die loop van die menslike
geskiedenis - dit is dinge wat baie naby aan die Christen
kom. As ons enige twyfel oor hulle het, gaan ons
Christenskap verniet wees, die einste fondamente word
onder ons voete weg gevee, ons weet nie waar ons is hie.



98

Dit was die noodgeval by die Kolossense. Die lewe van
die Christene, die lewe van die Kerk, is bedreig. En as sy
lewe bedreig word, word sy groei bedreig. Die hele saak
van die geestelike groei van die Kerk en van die Christene
is hierin op die spel - groei, ontwikkeling en volwassenheid.
As dit bedreig word, sal iets anders bedreig word. Die hele
ding sal disintegreer, sal uitmekaar val, sy eenheid en
samehorigheid sal in duie stort; die hele ding sal in
fragmente verstrooi word. En so word die einste hoop van
die Kerk en van die Christen getref, hulle hoop en hulle
bestemming. Dit is nie klein of onpraktiese sake nie. Hulle
kan een of ander tyd baie naby kom, en hulle benodig 'n
antwoord.

Die antwoord op die situasie.

Nou, dit was om hierdie hele situasie te ontmoet, om al
hierdie ernstige vrae en kwessies te beantwoord, dat
Paulus hierdie brief geskryf het, om die Christene te
bevestig, om hulle te vestig, om hulle te onderhou, om hulle
aan te moedig, en hy noem dit "goeie tyding”, en dit is. As
jy iets kan gee om dit alles te beantwoord, is dit inderdaad
goeie tyding, nie waar nie? Dit is inderdaad “evangelie”! Jy
sien, die evangelie van die Here Jesus Christus raak die
uiterste grense van hierdie heelal, en dek alles binne
daardie grense.



99

Insluitend menslike geskiedenis, menslike gebeure,
wéreldgebeure, die verloop van dinge, die ontwerp van
dinge, die einde van dinge. Die evangelie raak dit alles op
elke punt.

So Paulus antwoord dit, en hy antwoord die geheel daarvan
in een woord. Sy antwoord is: Christus. Christus is die
antwoord. Daardie antwoord word inklusief gevind in
daardie woorde in hoofstuk 3, vers 11, die laaste klousule:
“Christus is alles en in almal." En wat 'n ontsaglike “alles”
is Christus as Hy die hele grond bedek! As Hy uitreik en al
daardie magtige kwessies omhels, watter Christus is Hy
tog! Die alomvattende feit word nadruklik en kategories
deur die Apostel in hierdie brief gestel. Hy stel dit in baie
sinne, maar in hierdie een stelling versamel hy dit alles. Die
antwoord op dit alles is Christus. Christus is die
verduideliking van al die gebeure in die menslike
geskiedenis. Christus verduidelik hierdie heelal, Christus
gee karakter aan hierdie heelal, Christus staan agter al die
verloop van die gebeure in hierdie heelal. Christus is die
integrerende Persoon van alles, die Een in wie alle dinge
bymekaar bly.

"Christus is die einde, want Christus was die begin;
Christus die begin, want die einde is Christus.”

Die bewys dat die antwoord bevredigend is.



100

Maar miskien kan jy sé: "Dit is alles goed vir Paulus om
so 'n kategoriese stelling te maak, maar wat is die
bewyse?” Wel, die bewyse is redelik eg. En dit moet gesé
word dat, as ons vir die bewyse vra, iets met ons verkeerd
geloop het! Ons behoort die antwoord te wees, ons behoort
die bewys te wees, want die getuie hiervan is eerstens die
persoonlike, geestelike ervaring van die kind van God. Jy
kan die uitgestrekte heelal vir die oomblik verlaat, as jy
wil, en na die klein heelal van jou eie lewe kom - want, per
slot van rekening, wat waar is in die mikrokosmos is net 'n
weerspieeling van wat waar is in die groot kosmiese realm.
God bring Sy bewyse van die omtrek tot die middelpunt van
die individuele Christelike lewe af, en die antwoord is daar.
Wat is die ervaring van 'n werklik wedergebore kind van
God? Nou kan jy toets of jy hierdeur wedergebore is, en,
goddank, weet ek dat baie van julle sal kan sé: "Ja, dit is
waar aan my ervaring”. Maar ek vra jou: Wat is jou
ervaring as 'n werklik wedergebore kind van God? Toe jy
werklik na die Here Jesus gekom het - hoe jy dit ook al
mag stel, wanneer jy Jesus in jou hart of in jou lewe laat
kom het, of toe jy jou lewe aan Hom oorgegee het. Toe
daar 'n transaksie met Hom was, 'n wedergeboorte,
waardeur jy 'n kind van God geword het - nie deur enige
"sakrament” wat op jou toegepas is nie, maar deur die
innerlike werking van Sy Gees.



101
Toe jy 'n kind van God geword het in 'n lewende |,
bewustelike manier, wat was die eerste bewussyn wat na
jou gekom het, en sedertdien by jou gebly het?

Was dit nie, en is dit nie, dit: Daar is nou 'n doel in die
lewe, waarvan ek nooit voorheen geweet het nie, daar is 'n
doel in dinge. Nou het ek die gevoel - ek weet inderdaad -
dat ek nie net in hierdie wéreld gebore is en grootgeword
het nie, maar dat daar 'n doel daaragter was. Daar is
ontwerp in dinge; ‘'n sin - jy kan dit dalk nie alles
verduidelik nie, wat dit alles beteken nie - maar jy het die
sin noudat jy by die eintlike doel van jou bestaan uitgekom
het, of ten minste begin besef het. Is dit waar? Wanneer
die Here Jesus uiteindelik Sy plek in ons harte het, word
die groot vraag van die lewe beantwoord - die groot vraag
na die "Hoekom"” van ons bestaan. Tot dan, dwaal jy rond,
jy doen allerhande dinge, jy maak tyd vol, jy gebruik hart
en verstand en hand, maar jy weet nie waarvoor dit alles is
nie. Jy mag dalk 'n baie vol lewe hé, 'n baie vol lewe
inderdaad, buite Christus, en tog tot die einde kom sonder
om die vraag te kan beantwoord: Waaroor gaan dit?

Een man, wat so 'n vol lewe geniet het, wat bekend geword
het in die leerskole, 'n groot figuur in die intellektuele
gebied, het in sy sterwensoomblik uitgeroep: "Ek neem 'n
aaklige sprong in die donker”. Hy het geen antwoord op
die vraag gehad nie.



102
Maar die eenvoudige kind van God, dadelik kom hulle na die
Here, het die antwoord in bewussyn, indien nie in
verduideliking nie, in sy of haar hart, en dit is wat "rus”
genoem word.

MATTHEUS 11:28.
"Kom na My toe, almal wat vermoeid en belas is, en Ek
sal julle rus gee.”

Rus is hierin: "Wel, ek was 'n swerwer, maar nou het
ek huis toe gekom. Ek het gesoek - ek het gevind: Ek
was op soek na iets - ek het nie geweet wat dit was nie
- maar nou het ek dit”. Daar is 'n doel in hierdie heelal,
en wanneer Jesus Christus in Sy plek kom, soos hierdie
brief s, dan weet jy daar is 'n doel in jou heelal, en daar
sal 'n doel wees in die heelal almal as hulle maar net sal
kom . En nie net doel nie, maar meer - beheer. Die kind van
God begin baie gou besef dat hy of sy onder beheer
geneem is, onder 'n meesterskap gebring is, dat daar 'n
regeringswet in die bewussyn opgestel is, wat rigief is, wat
aan die een kant sé: “"Ja”, die heerlike “Ja” van baie
vryhede, aan die ander kant, "Nee - versigtig, bestendig,
kyk!” Ons almal weet dit. Ons hoor nie daardie woorde nie,
maar ons weet dat dit is wat in ons harte vir ons gesé
word.



103

Die Gees van Christus binne sé net: "Kyk na jou
voetstappe - wees versigtig, wees waaksaam”. Ons het
onder beheer gekom. Dit word op baie maniere oor die hele
lewe uitgebrei, maar dit is 'n groot werklikheid. Hierdie
heelal is onder beheer, dit is onder die regering van Jesus
Christus. Die bewyse daarvan word gevind in ons eie
ervaring wanneer Christus na Sy reg kom. En jy kan dit
uitbrei na die toekomstige eeue, wanneer die hele heelal so
sal wees, onder Christus se beheer. En dan weer: "in wie
alle dinge bestaan”. Die wonderlike ding van die
Christelike lewe is die integrasie daarvan, of, as jy 'n
ander woord verkies, sy eenwording. Hoe verstrooi, hoe
verdeeld, was ons voor Christus Sy plek in geneem het!
Ons was “all over the place”, soos ons sé - een ding na die
ander, so gekyk en daai, harte verdeel, lewens verdeel, ons
in onsself verdeeld, 'n konflik binne ons eie persoon.
Wanneer die Here Jesus werklik Sy plek as Here binne my
kry, is die lewe verenig. Ons is net bymekaar, gereed,
gekonsentreer op een ding. Ons het net een ding in die
vooruitsig. Wat Paulus van homself gesé het, word waar:
“maar een ding doen ek..." (Fil. 3:13). Ons is mense van
“een ding". Christus verenig die lewe. Wat van die lewe
self, die lewe van die kind van God? Wanneer die Here
Jesus op Sy regte plek is, is die lewe van die kind van God
beveilig, gevestig, word dit bevestig en groei.



104

Daar is geestelike groei en volwassenheid. Dit is 'n
wonderlike ding. As dit in sommige Christelike lewens nie
as 'n feit besef word nie, is dit om baie goeie redes - of
om slegte redes! - maar as die Here Jesus werklik "alles
en in almal”, in die lewe is, as Hy "in alles die voorrang
het”, is dit wonderlik om die geestelike groei te sien.
Diegene wat baie assosiasie met, of ondervinding in die
hantering van, jong Christene het, het hierdie een van die
indrukwekkendste dinge gevind - hoe, waar die Here Jesus
net Sy sin kry, hulle geestelik vooruitgaan, hulle groei.
Hulle kom tot begrip en kennis wat so baie van die
geleerdes blykbaar gemis het. Hulle het tot 'n ware
geestelike begrip gekom. Terwyl ander mense op ander
maniere probeer aangaan - intellektueel en so meer -
spring hierdie jongmense, wat nie, baie van hulle, die
agtergrond van intellektuele of skolastiese opleiding het
nie - hulle is net eenvoudige mense - net geestelik vooruit.
Hierdie groei in geestelike intelligensie en begrip berus nie
op enigiets natuurliks nie. Dit kom omdat Jesus so 'n groot
plek het, en Hy is die bron en middelpunt en som van alle
geestelike kennis. Daarteenoor is dit moontlik om groot
aanwinste en kwalifikasies in die akademiese gebied te hé,
om groot dinge in daardie ryk te doen, en tog om te vind
dat die eenvoudige dinge van die Here Jesus Christus vir
jou as vreemde tadal is.



105

Jy weet nie waaroor dit gaan nie - jy kan glad nie volg of
aansluit nie. Dit is hartseer, maar waar. Daar is Christene,
ja, ware Christene, wat net nie oor die dinge van die Here
kan praat nie. As daar groei moet wees, kan dit slegs
plaasvind deurdat Jesus Sy plek ten volle en sonder twyfel
gegee word. En dan, wat die lot betref. Die stelling is dat
die bestemming van hierdie heelal by die Here Jesus is, en
dat daardie bestemming universele heerlikheid is. Maar dit
is net 'n pragtige idee, 'n betowerende uitsig, is dit nie?
Hoe gaan jy dit bewys? In jou eie hart! Is dit nie ewe waar
met die ander sake wat ons reeds oorweeg het, dat,
wanneer die Here Jesus werklik Sy plek inneem, jy 'n
voorsmaak van daardie heerlikheid het nie? Niemand kan
die Christen verstaan wat nie die Christen se ervaring het
nie, maar daar is dit. Dit is nie net dat ons uitmaak dat ons
lekker kuier nie. Dit is iets wat van binne af kom. Dit is
iets van 'n voorsmakie van die heerlikheid wat gaan wees.
Ons het die antwoord op al hierdie ontsaglike vrae reg in
ons eie geestelike ervaring.

Die Getuie van die Kerk.



106
Maar dan beweeg die Apostel na die Kerk, en praat oor die
Kerk:

KOLLOSENSE 1:18.

"En Hy is die Hoof van die liggaam, naamlik die
gemeente; Hy wat die begin is, die Eersgeborene uit
die dode, sodat Hy in alles die eerste kan wees.”

Hoe getuig die Kerk van die feit, hierdie groot feit, dat
Jesus die antwoord op hierdie ontsaglike vrae is? Ek dink
die Kerk gee die antwoord beide positief en negatief.

Dit gee die antwoord positief - alhoewel nie so positief as
wat dit dalk gedoen kon word nie - maar dit gee wel die
antwoord hierin, dat die Kerk immers (en wat 'n “alles” van
hierdie tweeduisend jaar!) steeds bestaan . Dink aan
daardie instorting van die magte van antagonisme en haat
en moord op die Kerk in sy kinderskoene, met die
vasberadenheid van die grootste ryk wat die wéreld ooit
geken het om dit uit te wis. Dit is immers daardie ryk wat
vergaan het,en die Kerk gaan voort. Dink ook aan alles wat
hom gedurende die eeue sedertdien gestel het om die Kerk
tot 'n einde te bring, om dit te vernietig, en steeds daarop
ingestel is. O, dat mens nie so blind was dat hulle die
geskiedenis verkeerd gelees het nie! As daardie magte in
die wéreld vandag, groot koninkryke, groot ryke, die
geskiedenis net reg sou lees, sou hulle sien hulle is op 'n
uiters ydele missie.



107

Dis inderdaad ‘n dwaas, om die getuienis van Jesus op
hierdie aarde te probeer vernietig. Dit is hulle wat
vernietig sal word. Ja, die voortbestaan en volharding van
die Kerk is bewys dat dit waar is - dat Jesus Christus die
sleutel tot hierdie heelal is, dat Hy die antwoord op al
hierdie vrae is. Ek sé, die Kerk gee nie die antwoord so
duidelik as wat dit mag nie. As dit maar net aangegaan het
soos dit begin het, watter antwoord sou dit tog wees!

Maar dit gee die antwoord negatief, sowel as positief.
Dit beantwoord dit negatief deur die feit dat, terwyl dit
eens met oorwinning teen die wéreld opgestaan het, die
storms triomfantelik deurstaan het, dit nou wegbeweeg
het van sy middelpunt, die Here Jesus Christus, en
plaasvervangers vir Sy absolute hoofskap en heerskappy
ingebring het. Dit het ander dinge sy regerende belange
gemaak. Die resultaat was disintegrasie, verdeeldheid en al
die res. Ja, die ding word ontkennend geantwoord, en dit
sal altyd so wees.

Laat ons baie duidelik wees: dit is nie dat die waarheid
afgebreek het nie. As hierdie dinge ooit 'n vraag by jou
word, sal dit nie wees omdat dit oop is om te bevraagteken
nie, maar omdat iets met jou verkeerd geloop het soos dit
met die Kerk verkeerd gegaan het. Dit is nie in die
waarheid nie, maar in dit wat veronderstel is om die
waarheid te verteenwoordig, dat die vraag IE.



108

Hierdie plaasvervangers vir die hoofskap van Jesus
Christus, of dit nou mense of instellings of godsdienstige
belange of Christelike aktiwiteite is, wat dit ook al mag
wees, as hulle in die plek van die Here Jesus self kom, lei
tot niks anders as onenigheid en verdeeldheid nie. Om dit
meer positief te stel, as net, leiers en al die res sou sé:
“Kyk hier, al ons instellings, ons missies, ons
organisasies, al ons belange in die Christendom, moet
diensbaar wees aan die absolute heerskappy van Jesus
Christus” , sou jy 'n eenheid vind wat tot stand kom, 'n
eenheid wat sal hou. Ons behoort almal saam te vioei op
daardie gebied. Dit is die magtige gety van Sy heerskappy
wat dit alles sal genees. Gaan af by die see-kus. Die gety is
reg uit, en al die breekwaters is kaal, wat die hele kuslyn
as 't ware in dele verdeel. Maar soos die gety opkom, begin
die breekwaters, die skeidingsdinge, verdwyn. Jy kom
terug met volle vloedgety, en jy sien niks van daardie
skeidingsbrekers nie. Die opkomende gety het hulle almal
bedek. En wanneer Christus alles en in alles "in alle dinge
die voorrang het”, sal al daardie dinge wat tot die
laagwater van geestelike lewe, die ebgety van geestelike
lewe behoort, net verdwyn. Die bewys is in die Kerk.
Daar was een verterende passie om Christus in Sy plek te
bring aan die begin van die lewe; al die verskillende
afdelings is daarmee gemoeid gevind.



109

Die sleutel daarvoor is net dit - Christus alles in
alles.Miskien kan ons nou sien waarom die vermelding van
die evangelie in hierdie brief tot een beklemtoning beperk
is - "die hoop van die evangelie”. Ja, die enigste voorkoms
van “evangelie” of “"goeie nuus” is in daardie verband - "die
hoop van die goeie nuus”. Die hoop van die evangelie is
dat Jesus Christus alles en in almal is. Hoop is 'n Persoon,
nie 'n abstrakte natuur in ons nie - “hoopvol wees” - wat
nie op veel meer neerkom as ‘'n periodieke, veranderlike
optimisme nie. Hoop hier is 'n Persoon. Die hoop van die
goeie nuus is: Hy het in alles die voorrang. Dit is waar die
hoop I€ vir jou, vir my, vir die Kerk, vir die wéreld, vir die
heelal. Dit is die hoop van die evangelie.



110
7.PAULUS SE EVANGELIE IN
THESSALONISENSE.

1 THESSALONISENSE 1:5.

"Want ons evangelie het tot julle nie gekom in woord
alleen nie, maar ook in krag en in die Heilige Gees en in
volle versekerdheid, soos julle weet hoedanig ons onder
julle om julle ontwil gewees het.”

1 THESSALONISENSE 2:2.

“maar alhoewel ons vantevore, soos julle weet, in Filippi
gely het en mishandel is, het ons in onse God
vrymoedigheid gehad om aan julle die evangelie van God
te verkondig onder veel stryd.”

1 THESSALONISENSE 2:4.

"maar soos ons deur God waardig geag is dat die
evangelie aan ons toevertrou sou word, so spreek ons,
nie om mense te behaag nie, maar God wat ons harte
beproef.”

1 THESSALONISENSE 2:8-9.

"Terwyl ons so na julle verlang het, was dit ons
aangenaam om aan julle nie alleen die evangelie van God
mee te deel nie, maar ook ons eie lewe, omdat julle vir
ons dierbaar geword het.




111
Julle onthou tog, broeders, ons arbeid en inspanning.
want terwyl ons nag en dag gewerk het om niemand van
julle te beswaar nie, het ons die evangelie van God aan
julle verkondig.”

1 THESSALONISENSE 3:1-2.

"Daarom, toe ons dit nie langer kon uithou nie, het ons
besluit om in Athéne alleen agter te bly: en ons het
Timothels, ons broeder en dienaar van God en ons
medewerker in die evangelie van Christus, gestuur om
julle te versterk en julle te bemoedig in julle geloof,”

2 THESSALONISENSE 1:8.

“in vuur en vlam, wanneer Hy wraak uitoefen op die wat
God nie ken nie en op die wat aan die evangelie van
onse Here Jesus nie gehoorsaam is nie."

2 THESSALONISENSE 2:14.
"waartoe Hy julle geroep het deur ons evangelie om die
heerlikheid van onse Here Jesus Christus te verkry.”

Ons sien dat die Evangelie nogal ‘n plek in hierdie briewe
het. Ons probeer nou om die werklike betekenis van die
evangelie, dit is die wesenlike betekenis van die goeie
boodskap, uit die oogpunt van hierdie briewe en die
Tessalonisense gelowiges te ontdek, en ons sal tot daardie
begrip gehelp word as ons na die geestelike kyk.



112
Die geskiedenis, lewe en toestand van hierdie gelowiges in
Tessalonika.

Die Tessalonisense Christene 'n Voorbeeld.

Jy sal met 'n oogopslag sien watter spesiale agting Paulus
vir hulle gehad het. Hy gebruik woorde soos hierdie: "Ons
dank God altyd vir julle almal”. Sowel in die eerste as
tweede brief praat hy so. En dan sé hy oor hulle 'n baie
wonderlike ding, wat ons 'n besliste leiding in hierdie
oorweging gee. Hy sé in die eerste brief, hoofstuk 1, vers
7: "Julle het 'n voorbeeld geword vir almal wat glo in
Masedonié en in Achaje". Dit is iets om te sé oor 'n
geselskap van die Here se mense, en dit laat ons dadelik
die vraag vra: Hoe was hulle 'n voorbeeld? Dit was
klaarblyklik nie net vir diegene waarna onmiddellik verwys
word, in die hele Masedonié en Achaje nie, want hierdie
briewe bly tot vandag toe, en hulle het dus dit
verteenwoordig wat 'n voorbeeld is vir die hele volk van die
Here. As dit waar was van hulle, dan moes die evangelie
iets baie beteken het waar hulle betrokke was. Dit moes 'n
baie spesiale vorm van uitdrukking in hulle gehad het, en
daarom probeer ons die vraag beantwoord: Hoe was hulle
"'n voorbeeld vir almal wat glo"?



113
‘'n Rein Gees en 'n Rein Hart.

Ons vind die antwoord in die eerste plek hier in hierdie
heel eerste hoofstuk. Dit was in hulle realisme in die
ontvangs van die evangelie. "Want ons evangelie het tot
julle nie gekom in woord alleen nie, maar ook in krag en
in die Heilige Gees en in volle versekerdheid."

En weer:

2 THESSALONISENSE 2:13.

"Daarom dank ons God ook sonder ophou dat, toe julle
die woord van God ontvang het wat deur ons verkondig
is, julle dit aangeneem het nie as die woord van mense
nie, maar, soos dit waarlik is, as die woord van God
wat ook werk in julle wat glo.”

Dit verteenwoordig nou 'n baie skoon begin, en as ons by
die plek van hierdie Tessalonisense gelowiges kom, as die
evangelie daardie uitdrukking in ons moet hé wat dit in
hulle gehad het, as dit waar gaan wees in ons geval dat ons
'n voorbeeld is vir almal wat glo, dan is dit baie belangrik
dat ons 'n skoon begin het. Vir ons, natuurlik, as ons in die
Christelike lewe gevorder het sonder om sulke
voorbeeldige gelowiges te word, kan dit beteken dat ons
ons voetstappe terugtrek om weer iewers te begin waar
ons verkeerd gegaan het, baie gemors weg te ruim en weer
op 'n sekere punt te begin.



114

Maar ek dink ook aan jong Christene wat onlangs die begin
gemaak het. Jy is regtig aan die begin, en ons is die meeste
bekommerd oor jou, want jy kan baie ou Christene ontmoet
wat geensins 'n voorbeeld is vir almal wat glo nie. Ek is
jammer om dit te moet sé&, maar dit is heeltemal waar, en
ons wil nie hé jy moet so wees nie. Ons wil hé julle moet
voorbeeldige Christene wees; diegene van wie die apostel
Paulus, as hy teenwoordig was, sou kon sé: "Ek dank God
altyd vir jou”. Dit sou 'n groot ding wees, sou dit nie, as
dit van ons gesé kon word nie? “"Dank God vir hom! Dank
God vir haar! Dank God dat ons ooit met hierdie een en
daardie een in aanraking gekom het! Ek dank God altyd
vir hulle - hulle is 'n voorbeeld van wat Christene
behoort te wees!” Nou, dit is die begeerte van die Here,
dit is ons begeerte na jou, en dit moet die begeerte van
ons harte vir onsself wees. Alhoewel ons dalk nie daarin
geslaag het nie, laat ons nie moed opgee dat sommige nog
vir ons kan dank nie, dat ons 'n voorbeeld kan wees, dat dit
in sommige dinge in elk geval waar mag wees van ons soos
dit van hierdie was.



115
Paulus sé hier:

1 THESSALONISENSE 1:6.

"En julle het navolgers van ons geword en van die Here
deurdat julle die woord in baie verdrukking ontvang het
met die blydskap van die Heilige Gees,”

Die Here help ons om so 'n voorbeeld te wees dat ons
ander, ten minste in sekere opsigte, kan nooi om ons na te
volg, sonder enige geestelike trots. Wel, as dit so moet
wees, moet die begin skoon wees. Jy sien, heel duidelik,
terwyl hierdie Tessalonisense na Paulus geluister het wat
die goeie boodskap verkondig het, was hulle verstand en
harte vry van vooroordeel. Hulle sou nie tot die
gevolgtrekking gekom het waartoe hulle wel gekom het as
daar enige vooroordeel was, as hulle reeds die saak in hul
gedagtes afgesluit het, of tot 'n vasgestelde standpunt
gekom het nie. Hulle was van die begin af oop van hart,
gereed vir alles wat van God was, en dit het 'n vermoé
geskep om te onderskei wat van God is. Jy sal nooit weet
of 'n ding van God is as jy vooroordeel koester, as jy dit
reeds beoordeel het, as jy reeds tot 'n vaste posisie
gekom het nie. As jy in jou gedagtes gevestig is, geslote in
jou hart, vermoedens en vrese koester, het jy reeds die
werk van die Heilige Gees gesaboteer, en jy sal nooit weet
of die ding van God is nie.



116

Jy moet openhartig wees, oopkop, vry van vermoedens en
vooroordele, en gereed in hierdie gesindheid - "Nou, as
daar iets van die Here is, iets van God, ek is gereed
daarvoor, maak nie saak deur wie dit kom nie , hoe dit
kom, waar dit kom. As dit van God is, is ek gereed
daarvoor”. Dit skep 'n gesindheid waarvan die Heilige
Gees kan getuig, en maak dinge vir die Here moontlik. Nou,
soos ons sal sien, is dit presies hoe hierdie Tessalonisense
was. Hulle het die woord ontvang, ja, in baie verdrukking,
maar hulle het dit as die Woord van God ontvang, nie as die
woord van mense nie. As gevolg van hulle reinheid van gees,
het hulle die sin gehad - "Hierdie ding is reg, dit is van
God!” Dit was 'n goeie begin. Soos ek vroeér gesé het, kan
dit wees dat sommige van ons iewers sal moet terugkom om
dit weer te laat begin. Vir enigeen wat hierdie woorde lees,
wat dalk van gevorderde jare in die Christelike lewe is, sou
ek sé: Liewe vriend, as jy enige plek op die pad op enige
manier geraak, besmet, deur vooroordeel en agterdog
geraak het, het jy die deur toegemaak vir enigiets verder
van God. Laat ons dit duidelik verstaan. Ons het nog nie
alles uitgeput wat die Here vir ons in sy Woord moet wys
nie, maar Hy sal dit net aan die reines van hart wys. "Die
wat rein van hart is... sal 6od sien” (Matt. 5:8).

Hierdie Tessalonisense het dus van die begin af 'n rein
gees gehad.



117
Wederkerigheid en volwassenheid.

Die volgende ding wat ons van hulle opmerk, na hul realisme
in ontvangs, was hul wedersydsheid en volwassenheid -
twee dinge wat altyd saamgaan. In beide hierdie briewe is
dit waaroor die Apostel dalk meer as enigiets anders praat,
die wonderlike liefde tussen hierdie gelowiges.

2 THESSALONISENSE 1:3.

"Ons moet God altyd oor julle dank, broeders, soos dit
billik is, omdat julle geloof grootliks toeneem en die
wederkerige liefde van elkeen van julle almal groter
word, ”

Hy praat regdeur oor hul wedersydse liefde. En daarmee
saam was hulle geestelike groei. Jy sien, liefde bou altyd

op.

1 KORINTHIERS 8:1.
"Die kennis maak opgeblase, maar die liefde stig.”

Hierdie soort liefde, wedersydse liefde, beteken altyd
geestelike toename. Ons kan sien hoe waar dit is as ons dit
vanuit die teenoorgestelde oogpunt beskou. Klein,
persoonlike,  kleinlike,  selfsugtige, = afgesonderde,
individuele Christene, of maatskappye of liggame van
Christene wat eksklusief en geslote is, en nie 'n wye oop
hart van liefde vir alle heiliges het nie - hoe klein hulle is,



118

hoe beknop hulle is. Dit is waar. En dit is in hierdie
onderlinge liefde vir mekaar, en groeiende en toenemende
liefde vir mekaar, dat geestelike groei plaasvind. Moenie
dit vergeet nie. As jy bekommerd is oor die geestelike
groei van jou eie hart, jou eie lewe en dié van ander, sal dit
langs die lyn van liefde, wedersydse liefde wees, en jy is
die een om dit te begin. Wedersydsheid en volwassenheid
gaan altyd saam.

Lyding en Diens.
En dan, in die derde plek, sal jy vind dat hulle gekenmerk is

deur lyding en diens, en dit is 'n wonderlike Goddelike
kombinasie. Dit is iets wat nie natuurlik is nie.

Die Apostel het baie daaroor te sé gehad, soos jy sal sien
as jy die woord “lyding” in hierdie briewe onderstreep, en
let op sy verwysings na hulle lyding en hulle beproewings.

1 THESSALONISENSE 1:6.

"En julle het navolgers van ons geword en van die Here
deurdat julle die woord in baie verdrukking ontvang het
met die blydskap van die Heilige Gees,"”

Hy praat oor hulle lyding, en hy beskryf daardie lyding.
Hulle in Tessalonika het op dieselfde manier gely en vir
dieselfde oorsake as hulle broers in Judea.



119
1 THESSALONISENSE 2:14.
"Want julle, broeders, het navolgers geword van die
gemeentes van God wat in Christus Jesus is in Judéa,
omdat julle ook dieselfde dinge gely het van julle eie
stamgenote net soos hulle van die Jode,”

Nou, in Judéa, dit wil sé in die land van die Jode, weet jy
hoe die Christene gely het. Christus self het aan die hand
van die Jode gely. Stefanus is deur die hande van die Jode
gemartel. Die Kerk het sy eerste vervolgings in Judea, in
Jerusalem, teégekom en hulle is verstrooi deur die
vervolgings wat daar oor Stefanus ontstaan het, en Paulus
sé: "Nou ly julle so”. Blykbaar was daar in Tessalonika
baie vervolging, baie teenstand, dreigemente en allerhande
moeilikhede - die soort ding, miskien, waar dit vir hulle
baie moeilik was om sake te doen en werk te kry, alles
omdat die besigheid in die hande was van diegene wat geen
plek vir hierdie Christendom en vir hierdie Christene gehad
het nie. Maar met al daardie erge lyding, en met al hulle
"baie beproewings” het hulle nie introspektief geword nie.
Dit is die gevaar van lyding. As jy frustrasie, opposisie,
vervolging ly, of as die beste werk aan iemand anders
gegee word, ensovoorts, is die natuurlike ding om jouself
te ondersoek, om baie jammer vir jouself te wees, om jou
moeilikheid te begin verpleeg en te wees heeltemal besig
met jouself. Maar hier het lyding tot diens gelei.



120

Die Apostel sé dat die Woord van hulle uitgegaan het, nie
net deur die hele landstreek Masedonieé en Achaje nie,
maar deur die hele land. Hulle lyding - wat het dit
gedoen? Dit het hulle na buite laat draai en gesé: “"Daar is
oral ander in nood, in swaarkry, soos ons, laat ons kyk
wat ons vir hulle kan doen”. Dit is die manier om op die
evangelie te reageer, is dit nie? Dit spreek van die heerlike
evangelie! Die evangelie het vir hulle so goeie nuus geword
dat dit die uitwerking op hulle gehad het om hulle
heeltemal van alle selfbejammering in die diepste
beproewing te verlos. Laat ons dit ter harte neem.

Geduld en Hoop.
Verder praat die Apostel van hulle;

1 THESSALONISENSE 1:3.
“en onophoudelik in gedagte hou die werk van julle
geloof en die arbeid van julle liefde en die lydsaamheid

van julle hoop op onse Here Jesus Christus, voor onse
God en Vader,”

En dit beteken eenvoudig dat hulle nie maklik tou opgegooi
het nie. Dit tel vir iets, jy weet. Jy beleef 'n moeilike tyd;
alles en almal is teen jou. Dit is so maklik om op te gee -
net om op te gee, om uit die wedloop te tree, of jou hande
in die stryd te laat val en te sé: "Dit is geen nut nie -
beter gee dit alles op”.



121

Maar nee, hierdie Christene het geduld en hoop gehad.
Hulle het nie maklik moed opgegee nie, hulle het “daarby
gehou”, en ons sal sien dat hulle 'n hoop gehad het wat
hulle daarby gehou het. Dit was hulle wat "'n voorbeeld
was vir almal wat glo”. Daarin sien ons die bestanddele
van voorbeeldige Christene, en dit is die ware kenmerke
van die evangelie. Jy sien, die evangelie is vir Christene in
moeilikheid! Dit is nie net vir die ongereddes nie, maar vir
Christene wanneer hulle in die moeilikheid of swaarkry is.
Dit is steeds goeie nuus. As ons die "goeie nuus”-element
in die evangelie verloor, as dit vir ons sy skerp voorsprong
as "goeie boodskap” verloor, word ons verouderd, ons kom
by die plek waar ons "dit alles weet”. As ons daardie sin
verloor, dan gee ons tou op wanneer daar moeilikheid kom,
ons laat gaan, maar as, om tot 'n reddende kennis van die
Here Jesus te kom, vir ons nog steeds die grootste ding in
die hele wéreld en die heelal is, dan kom ons daardeur.

Moeilikhede As gevolg van Temperament.

Nou, omdat moeilikhede altyd ooreenstem met ons
gesindhede, dit wil sé, wat ons is gee altyd aanleiding tot
die aard van ons beproewings, so was dit met die
Tessalonisense. Niks is vir jou ‘n beproewing tensy jy op 'n
sekere manier gemaak is nie. Iets wat vir jou 'n
beproewing is, sal dalk nooit vir my 'n beproewing wees nie.
Of dit kan andersom wees.



122

Wat dalk vir my 'n verskriklike ding is en my reg van my
balans af kan slaan, kan ander mense heel rustig deurmaak,
en wonder waaroor ek so 'n bohaai maak. Ons probleme en
ons beproewings kom baie grootliks voort uit die manier
waarop ons gemaak is. Nou wil ek hé jy moet dit volg. Die
deeglikheid van hierdie Tessalonisense gelowiges het hulle
in eienaardige toetse gelei. En dit is altyd die geval. As jy
nie deurgaans is nie, sal jy nie deeglike probleme hé nie. Jy
sal min of meer maklik deurkom. As jy deeglik is, gaan jy
deeglike toetse ontmoet. Hulle ontstaan heel natuurlik uit
jou eie houding of jou eie geaardheid. Nou weet jy dat die
menslike natuur en grondwet op verskeie maniere gemaak
word. Jy weet in die algemeen dat ons nie almal eenders is
nie. Dit is net so goed! Maar ons kan die menslike natuur
tot 'n baie groot mate in verskillende kategorieé
klassifiseer - wat ons temperamente noem. In die hoofsaak
is daar sewe verskillende temperamente, of kategorieé van
menslike konstitusie. Ek gaan nie in detail daaroor handel
nie, maar daar is 'n baie nuttige punt hier oor hierdie saak.
Hierdie Tessalonisense was baie duidelik van die
"praktiese” temperament, en die skerpheid van hulle
besondere lyding is grootliks gevind omdat hulle so was. Ek
bedoel natuurlik nie dat ander mense nie ly nie, maar hulle
ly op ander maniere. Jy sien, die lewensstandaard van die
praktiese temperament is vinnige en direkte opbrengste.



123

Ons moet baie vinnig iets vir ons geld sien! Dit is die sake-
temperament, die temperament van die kommersiéle lewe.
Die dinge wat hierdie temperament beheer, is vinnige
suksesse. "Sukses” is die groot woord van die praktiese
temperament. Dit is sukses wat slaag. Die suksesvolles is
die afgode van hierdie spesifieke soort samestelling. Hier
is nie veel sentiment nie. Hierdie mense kan nie ophou vir
sentiment nie. Dinge wat nie prakties is wat hulle noem nie,
word deur hulle as net “sentimenteel” beskou. Hulle is
natuurlik nie so nie, maar dit is hoe Martha op Maria
gereageer het. Maria was nie sentimenteel nie, maar
Martha het gedink sy was, want Martha was so by uitstek
prakties. Weereens is daar baie min verbeelding in hierdie
samestelling. Dit ry alle sensitiwiteite aan die kaak. Dit hou
nie op om te dink hoe mense voel oor wat gesé word nie, dit
gaan net aan. En dan maak dit soms verskriklike foute - dit
verwar dinge. Byvoorbeeld, dit verwar nuuskierigheid met
diepte, want dit moet altyd eindelose vrae vra. Die
"praktiese” mense vra altyd vrae, vrae, vrae; hulle hou jou
heeltyd aan die gang met vrae, en dink dat dit 'n bewys van
geestelike diepte is. Hulle dink dat hulle nie net dinge op
hul oppervlakwaarde neem nie, hulle is baie prakties, sowel
as diep. Maar daar is 'n groot verskil tussen nuuskierigheid
en diepte. Dit is baie moontlik om dinge te verwar.



124

Nou wil ons hierdie Tessalonisense en die effek van die
evangelie verstaan. Kan ons hulle nie nou voorstel in die lig
van wat ek gesé het nie? Hulle het vinnig en op 'n baie
praktiese manier en op 'n baie deeglike manier gereageer.
Een van die hooftemas waarop hulle gereageer het, was die
koms van die Here. Reg aan die begin sé Paulus: "Julle het
julle tot God bekeer van die afgode om 'n lewende en
waaragtige God te dien en sy Seun uit die hemel te
verwag" (1:9,10). Dit was 'n groot ding met hulle, hierdie
koms van die Here, en hulle het tot die gevolgtrekking
gekom dat die Here se koms op die laatste in hulle eie
leeftyd sou plaasvind. Dit was hulle praktiese reaksie op
die evangelie, en dit was goed op sy manier. Maar jy weet
dat hierdie twee briewe van Paulus amper heeltemal besig
is om 'n valse element in daardie reaksie reg te stel. Nou
vind jy hulle in die moeilikheid - moeilikheid wat uit hul eie
samestelling ontstaan - in hierdie saak. Hulle het so iets vir
hulself gesé. "Die Here kom - daar is vir ons gesé die
Here kom, ons het aanvaar dat "die koms van die Here
naby is" en ons het aanvaar dat dit enige dag sal
gebeur; en ons is meegedeel dat, wanneer die Here
kom, al sy eie sal weggevoer word om Hom tegemoet.
Ons het tot die gevolgtrekking gekom dat alle gelowiges
gevang sou word, weggeraap sou word en so saam die
heerlikheid sou ingaan. O, wat 'n wonderlike ding -
almal gaan saam in die teenwoordigheid van die Here!



125

Maar sommige van ons vriende het gesterf, gister,
verlede week, en mense sterf steeds. Dit lyk asof dit
hierdie hele saak van almal saam ingehaal word
ontstel.” Hulle was in verwarring en konsternasie gegooi,
want in plaas daarvan dat die Here gekom het en hulle
almal vir Homself bymekaargemaak het, was daar mense
onder hulle wat in die graf ingegaan het. Dit was 'n
terugslag vir hul praktiese samestelling, jy sien.

Nou, die Apostel skryf aan hulle. Hy skryf aan hulle die
evangelie, die goeie nuus, vir mense wat in verwarring en
hartseer verkeer as gevolg van teleurstelling op hierdie
manier, en hy sé: "Ek wil hé dat julle moet weet, geliefde
broeders, ek wil hé dat julle moet verstaan dat dit geen
verskil in die finale gebeurtenis maak nie. Wanneer die
Here kom, sal hulle nie voor ons gegaan het nie; en as Hy
kom, sal ons nie voor hulle gaan nie. Dit maak net geen
verskil nie. Hulle wat in Jesus ontslaap en ons wat lewe en
oorbly, sal almal saam weggevoer word. Jy hoef nie meer
toe te laat dat hierdie ding jou pla nie. Jy moet nie treur
as diegene wat geen hoop het nie, of wat hul groot hoop
verloor het nie - as diegene wie se groot hoop op die koms
van die Here getref is deur die dood van hierdie gelowiges.



126
Daar is regtig geen plek vir enige element van
teleurstelling hieroor nie. Dit is goeie nuus vir diegene wat
geliefdes verloor het - dit is goeie nuus oor die kwessie van
lewe en dood - dat ons almal saam sal opgaan "die Here
tegemoet in die lug: en so sal ons altyd by die Here
wees." Dit is net wonderlik.”

Ons sien dus dat Paulus hier die evangelie - die goeie nuus,
die goeie tyding - kon inbring om 'n sekere moeilikheid te
oorkom wat ontstaan het as gevolg van hul samestelling, hul
geaardheid.

'n Hulp om 'n mens se eie geaardheid te ken.

Laat ons daar vir 'n minuut stilstaan. Jy weet, ons behoort
oor baie van ons probleme te kom as ons geweet het wat
ons temperamente was. As ons maar net vir 'n minuut wil
sit - en dit is glad nie introspeksie nie - gaan sit vir 'n
minuut en sé: "Nou, wat is my eienaardige geaardheid en
samestelling? Wat is die ding waartoe ek, weens my
geaardheid, die meeste geneig is? Wat is die faktore,
die elemente, waaruit my temperament bestaan?” As jy
jou vinger daarop kan plaas, het jy die sleutel tot baie van
jou probleme. Asaf, die psalmis, het by een geleentheid 'n
baie slegte tyd gehad. Hy het na die goddeloses gekyk en
gesien dat hulle voorspoedig is. Hy het gesien hoe die
regverdiges 'n moeilike tyd beleef - hyself inkluis - en hy
het baie moedeloos geraak oor dit alles.



127
Dit is nie die Here nie, dit is nie die waarheid nie - dit is
net ek, dit is my geneigdheid om af te gaan in tye van
moeilikheid. Dit is hoe ek gemaak is; dit is my reaksie op
moeilikheid.

Nou, miskien klink dit 'n baie naturalistiese manier om
dinge te hanteer. Maar ek is nog nie klaar nie. As ek en jy
hierdie ding sal verstaan - dat baie van ons moeilikheid kom
omdat ons op 'n sekere manier gemaak is - dit is regtig in
ons eie geaardheid - ons sal 'n grond hé waarop ons na die
Here kan gaan. Ons sal na die Here kan gaan en sé: "Here,
U weet hoe ek gemaak is; U weet hoe ek natuurlik op
dinge reageer. U weet hoe, omdat ek so gemaak is,
word ek altyd op sekere maniere gevang. O weet hoe
dit is dat ek onder sekere spanning optree. U ken my,
Here. Nou Here, U is anders as wat ek is. Waar ek
swak is, is U sterk. Waar ek foutief is, is U volmaak."”
Sien jy nie dat die Here Jesus, die volmaakte Man, die
volmaakte balans is van al die goeie eienskappe in al die
temperamente, dat in Hom geen van die slegte eienskappe
van enige temperament is nie, en dat die Heilige Gees
Christus kan maak om te wees vir ons dit wat ons nie in
onsself is nie? Dit is die groot wonder, die groot
verborgenheid, die groot heerlikheid, van die betekenis van
Christus soos deur die Heilige Gees tot ons bemiddel.



128

Dit is die wonder van Sy menswees. 'n Volmaakte
manlikheid sonder enigiets van dit alles wat ons pla. Kyk na
Hom onder dwang. Hy gaan nie af nie. Kyk na Hom vanuit
enige oogpunt van toetsing en beproewing: Hy gaan deur.
Maar Hy is mens. Hy gaan nie deur op grond van Sy
Godheid nie. Hy gaan deur op grond van Sy volmaakte
menslikheid, en dit moet na ons bemiddel word. Geestelike
groei beteken dit, dat ons iets anders word as wat ons van
nature is. Is dit nie so nie? Natuurlik kan ons geneig wees
om nogal ellendige mense te wees - altyd met 'n ellendige
siening, altyd in die stortingsterrein. Nou, wanneer die
Heilige Gees beheer oor ons neem, word die ellendig
geneigde mense bly, hoewel dit nie vir hulle natuurlik is om
bly te wees nie. Dit is die wonder van die Christelike lewe.
Ons word iets wat ons nie natuurlik is nie. Natuurlik sou
ons baie vinnig onder die een of ander soort kritiek of
vervolging gaan en ons probleme verpleeg, maar wanneer
die Here Jesus in ons is, kan ons dit vat en aangaan. Ons
gaan nie af nie, ons gaan aan. Hy maak ons anders as wat
ons is. Dit is die werk van genade in die lewe van die
gelowige. Hierdie Tessalonisense het baie gely weens hulle
praktiese temperament. Hulle het verwag dat dit waarvan
hulle aanvanklik vertel is, onmiddellik sou kom. Hulle het vir
hulself gesé: 'Die Here sal kom - Hy kan vandag kom, enige
dag - en dit sal die einde van al ons probleme wees.



129

Maar die tyd gaan aan, en mense sterf, en dinge raak al
hoe moeiliker. Dit lyk nie baie asof die Here kom nie...
Hulle was dalk amper op die punt van breek en verstrooiing.
En op daardie stadium het 'n nuwe aanbieding van die
evangelie van die Here Jesus ingekom, wat die hoop
gebring het op iets anders as wat hulle natuurlik was. Wat
waar is in die geval van die praktiese temperament, is waar
in alle ander temperamente. Ons kan dit as 'n beginsel
neem. As ons dit maar net verstaan, gaan die Here so met
elkeen van ons om. Hy handel met ons volgens wat ons is.
Dit help nie om die handelinge van God met mense te
probeer stereotipeer of te standaardiseer nie. God se
handelinge met my sal dalk nie vir jou baie lastig wees nie,
maar God se handelinge met jou kan my heel moontlik
reguit van my voete gooi. Hy handel met ons volgens
onsself, sodat daar dié van Christus in ons kan wees wat
nie uit onsself is nie. Ek sé weer, dit is die werk van
genade. Dit is die bemiddeling van Christus - dit is die
betekenis van gelykvormigheid aan die beeld van Christus.
Dit is om deel te hé aan Sy natuur - iets heeltemal anders.
Maar dit is 'n verskriklike proses. Nou moet ons deurkom
soos hierdie mense deurgekom het. Is dit goeie nuus? Ek
dink dit is. Ek dink dit is die evangelie, “goeie tyding”. Dit
is goeie tyding vir die man wat altyd te gereed is om uit te
val en op te gee en ellendig te wees.



130

Dit is goeie tyding vir diegene wat weens hul eie natuurlike
verwagtinge en reaksies teleurgesteld is in wat werklik aan
die gebeur is. Dit is goeie tyding dat Christus iets anders
is as wat ons is, en dat ons deur Christus gered kan word
van wat ons is. Dit is baie prakties, jy sien. Hoe word ons
gered van wat ons is? Deur Christus! Nie deurdat Christus
net gekom het en Sy hande uitsteek en ons optrek nie. Dit
is wat ons almal wil hé Hy moet doen. Ons doen 'n beroep
op die Here om so iets te kom doen, ons letterlik uit te lig
waar ons is. Wat Hy doen is om ons te verplaas, en Homself
op 'n innerlike manier in ons plek te plaas. Dit is 'n proses,
'n diep proses, en dit is dalk eers oor jare dat jy meer van
Christus kan sien. Daardie persoon was vroeér so-en-so
iemand, maar daar is nou 'n verskil, jy kan Christus nou
sien. Hulle is nie meer wat hulle was nie, hulle kom daaroor.
Hulle word “in dieselfde beeld verander”. Dit is goeie
nuus. Goeie nuus vir die Tessalonisense, en goeie nuus vir
ons.

Die toets aan die einde.

Maar daar is nog een ding met hierdie Tessalonisense.
Dinge in die wéreld het al hoe moeiliker geword. Hulle het
van kwaad tot erger gegaan. Hierdie dierbare mense het
dinge sien gebeur, hulle het kragte aan die werk gesien, en
hulle het gedink;



131

Dit lyk nie asof die Here kom nie, asof Sy Koninkryk kom
nie. Dit lyk asof Satan dit op sy eie manier doen. Dinge
gaan van sleg tot erger; en wat betref dinge wat verander
word, dat daar "‘'n nuwe hemel en 'n nuwe aarde” en 'n
nuwe wéreldstaat is, dit alles wat ons gedink het sou kom
met die koms van Christus en sy Koninkryk, ons sien geen
teken van dit hoegenaamd. Dit gaan eerder andersom. Die
wéreld word erger, bose mense word erger en erger. Dit
lyk asof daar meer en meer van die Duiwel is as wat daar
ooit was.

Nou, die Apostel het sy briewe daaroor geskryf, en hy het
gesé: "Kyk hier, dit beteken nie dat dinge verkeerd
gaan nie; dit beteken nie teleurstelling vir jou
verwagtinge nie. Die Here sal nie kom voordat daardie
dinge gebeur het en tot volheid gekom het nie. Die
misterie van wetteloosheid werk reeds".

Voordat Hy kom, moet twee dinge gebeur.
"First of all, there must take place a great failing
away.”

'n Groot wegval? Christene wat wegval? Belydende
Christene wat wegval, weggaan van die Here, terugdraai?
Dit is nie baie prakties vir hierdie mense nie! Ja, dit is
presies wat teen die einde sal gebeur.



132

Hoe nader die koms van die Here is, hoe meer sal die toets
wees om mense uit te vind. Die sif sal aan die werk wees.
Daar sal 'n wegval wees, daar sal baie mense - professore -
wees wat sé: “"Ons gaan nie hiermee nie, ons kan nie
langer hiermee aangaan nie”.Hulle sal teruggaan om die
Here te volg. Dit was altyd so. Dit was so in die dae van ons
Here se viees. Aan die einde sal dit so wees. "O, hoe
teleurstellend!" Ag, ja, maar verstaan dat dit is hoe dit sal
wees, en dat dit nie beteken dat alles verkeerd geloop het
nie. Dit gaan net so wees. Wanneer die Here wel 'n volk
wegneem, sal dit 'n volk wees wat met Hom voortgegaan
het tot die einde toe, en Hy toets, toets. "Nou, julle
Tessalonisense, verstaan dat wat Hy doen, julle toets
of julle reg sal aangaan tot die einde toe." Dit moet
duidelik gemaak word of die wortel van die saak in
gelowiges is, of as dit slegs belydenis is. Moet dus nie die
tekens van die tyd verkeerd verstaan nie.

En dan die tweede ding. Antichris, daardie man van
sonde, lyk dit of die Duiwel meer en meer van sy eie manier
regkry, het hulle gedink. En dit was so. "Maar”, het die
apostel gesé, “die Here se dag sal nie kom voordat
daardie man van sonde, die Antichris, geopenbaar is
nie.” "O, ons het gedink Christus kom, nie Antichris
niel" Ag, maar Christus sal nie kom voordat die Antichris
gekom het nie.



133

Moenie dinge verkeerd verstaan nie. As daar 'n magtige
beweging in hierdie wéreld deur Satan is, is die Duiwel
oénskynlik geinkarneer, 'n groot inkarnasie van hom - dit
kan in menslike vorm of sisteemvorm wees, wat dit ook al is
- wat doodgesind is om alles wat aan Christus behoort uit
te wis, is nie 'n slegte teken nie. Dit is 'n goeie teken -
die Here is op die punt om te kom! Dit is die goeie nuus in
die dag wanneer dit lyk of die Duiwel alles wegdra. Dit is
rampspoedig. Die Here is byderhand.

LUKAS 21:28.
"En as hierdie dinge begin gebeur, kyk dan na bo en hef
julle hoofde op, omdat julle verlossing naby is.”

As lyding dus toeneem, as geduld getoets word, as dit lyk
of Satan sy manier regkry en die mag in sy hande kry,
moenie mislei word nie - moenie toelaat dat dit vir jou sé:
"Wel, ons hoop word nie verwesenlik nie.” Draai dit
andersom en sé: "Dit is die dinge wat sé dat ons hoop op
die punt staan om verwesenlik te word.” Dit is goeie
nuus vir die dag van teéspoed, goeie nuus vir Christene in
lyding, goeie nuus wanneer Satan sy ergste doen. Die Here
is byderhand!



134
Die opsomming van die hele saak.

Maar waar moet ons dit alles opsom? Ons het nog altyd
gesoek om 'n klein fragment te vind waarin dit alles
afgesluit kan word, en ek dink ons het dit hier:

1 THESSALONISENSE 5:24.
"Hy wat julle roep, is getrou; Hy sal dit ook doen.”

Hier is die gevolgtrekking en opsomming van die hele saak.
Ja, geliefdes sterf, gaan na die Here. Die tyd sloer aan.
Die Duiwel kry blykbaar mag en doen sy ergste. Ons, die
Here se volk, is in lyding: God is nietemin in staat om ons
deur te sien. "Wie sal dit ook doen." Wat meer wil ons
hé?

Teen alles anders - "Hy sal dit ook doen.” Dit is goeie
nuus! Na alles, en in die finale opsomming, is die goeie nuus
dat dit nie by ons gelaat word nie. Dit is die Here se saak.
Wat vir ons oorbly, is om God te glo, te soek om Sy weé te
verstaan, standvastig te wees, te hoop tot die einde toe,
en dan neem die Here oor. "Getrou is hy wat julle roep,
wat dit ook sal doen." Goeie nuus!



135
8.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN
TIMOTHEUS.

1 TIMOTHEUS 1:11.
"volgens die evangelie van die heerlikheid van die salige
God wat aan my toevertrou is.”

2 TIMOTHEUS 1:8.

"Skaam jou dan nie oor die getuienis van onse Here of
oor my, sy gevangene nie, maar ly saam verdrukkinge
vir die evangelie na die krag van God."

2 TIMOTHEUS 1:10.

"maar wat nou geopenbaar is deur die verskyning van
ons Verlosser, Jesus Christus, wat die dood tot niet
gemaak het en die lewe en die onverderflikheid aan die
lig gebring het deur die evangelie,”

2 TIMOTHEUS 2:8.
"Onthou dat Jesus Christus, uit die geslag van Dawid,
uit die dode opgewek is volgens my evangelie,”

Ons kom nou by ons slotgedagtes oor wat Paulus 'die
evangelie wat ek verkondig" genoem het. "Die evangelie
van die heerlikheid van die salige God".



136
Paulus praat nie van waaroor die evangelie gaan nie - die
inhoud van die evangelie. Hy praat van die evangelie wat te
doen het met die manifestasie van die heerlikheid van God.
Dit klink dalk 'n bietjie tegnies, maar dit is baie belangrik.

Laat ek herhaal: wat Paulus hier in gedagte het, is die
evangelie, of die goeie boodskap, wat handel oor die
manifestasie van die heerlikheid van God. Die heerlikheid
van God in manifestasie - dit is die evangelie.

Let op nog iets: "Die evangelie van die heerlikheid van
die salige God". Daar is 'n vertaling wat daardie woord
verander, en die woord “gelukkig” gebruik in die plek van
"salige”: "die evangelie van die heerlikheid van die
gelukkige God". Maar dit klink nie heeltemal reg nie, of
hoe, in ons ore? En tog, as ons die werklike betekenis
verstaan het, moet ons besef dat dit nie 'n heeltemal
onvanpaste woord is nie. Daar is twee Griekse woorde wat
in die Nuwe Testament met “geseénd” vertaal word. Een,
wat baie meer algemeen is, beteken letterlik net “goed
gepraat van”. Dit is die letterlike betekenis daarvan, maar
in die Nuwe Testament word dit feitlik uitsluitlik in die sin
van “gelukkig” gebruik, en word so vertaal. Dit is egter nie
die woord wat hier gebruik word nie. Die woord wat hier
gebruik word - die tweede van die twee woorde waarna ek
verwys het - is een wat baie minder gereeld voorkom.



137

Dit is 'n woord wat dit uitdruk wat behoorlik gesproke
waar is van God alleen. Dit wil sé die uniekheid van God oor
wat Hy in Homself is, heeltemal afgesien van wat mense
van Hom dink of oor Hom sé. Dit is net wat Hy in Homself
is. Jy mag dink wat jy wil, en sé wat jy wil, maar God is dit.
Dit is die woord wat hier met “gelukkig” vertaal word. Die
woord beteken werklik daardie plegtige, kalm, rustige,
ewige blydskap wat die hart van God vul. As jy die gevoel
van daardie definisie kan kry, het jy iewers naby die
betekenis van die woord wat hier met “salige” vertaal
word, verstaan. Dit is die evangelie van die heerlikheid van
die kalm, rustige, selfversekerde blydskap van die hart van
God. Die goeie nuus, die goeie tyding, daarvan.

Die goeie tyding van die heerlikheid van God.

Wat is hierdie heerlikheid van God wat daardie evangelie
word, daardie goeie nuus? Dit is die heerlikheid van God in
die openbaring van Homself in Sy Seun Jesus Christus. Die
openbaring van Homself. In die Ou Testament het die
heerlikheid van God simboliese vorm, soos ons weet.
Byvoorbeeld, in die Allerheiligste van die tabernakel,
tussen die gerubs op die versoendeksel, is die heerlikheid
gevind. Die heerlikheid het die versoendeksel bedek. Dit
was 'n lig wat geskyn het op die versoendeksel, op die
verbondsark; skyn af en fokus daar. Dit was hemelse glans.



138

Dit was maar ‘n simbool. Dit wat dit gesimboliseer het, is
hier - die lig van God wat op en deur Sy Seun Jesus
Christus skyn. Dit is die heerlikheid van God. Paulus skryf
dit aan die Korintiérs so: "die lig van die kennis van die
heerlikheid van God in die aangesig van Jesus Christus"
(2 Kor. 4:6). Dit is dit wat in die Here Jesus van God se
volkome kalm, rustige, blywende bevrediging is.

Die heerlikheid van God in 'n mens.

Nou, hier is 'n baie merkwaardige ding. Jy dra oor die
heerlikheid van God. Daar word baie daaroor gesé, en jy
word vertel dat dit is wat jy in die Bybel sal vind; dat, as jy
na die Bybel gaan, jy daar baie sal vind oor die heerlikheid
van God. Wanneer jy die Bybel opneem op soek na die eer
van God, wat vind jy?

'n Man! Jy vind dat jy met 'n Man gekonfronteer word. Jy
kan nie wegkom van daardie Man nie. Die Ou Testament
wys altyd, met talle middele en metodes en maniere, na 'n
Man. Die Nuwe Testament, van begin tot einde, het een
Man in die oog, 'n Man altyd in die oog. Sodat jy moet sé:
"Dit is die antwoord op my soeke. Ek is op soek na die
kennis van die heerlikheid van God, en God se antwoord
op die soeke is 'n Man.” Dit is maar 'n uiteensetting van
hierdie frase, "die evangelie van die heerlikheid van die
salige God", wat die openbaring van God in Sy Seun, Jesus
Christus, is.



139

God word hier voorgestel as synde in 'n toestand van
volmaakte rustigheid, kalmte, blywende versekering en
tevredenheid en vreugde, en alles wat in die woord “salige”
saamgevat kan word. God word voorgestel as salig, God
word gestel om te wees, in daardie toestand. Wat is die
basis van daardie toestand van God? Dit is net dat God 'n
volmaakte, 'n volledige uitdrukking van Homself in 'n Man
gevind het. Ja, ons weet wie daardie Man was. Ek sien nie
Sy Godheid, Sy eie Godheid oor die hoof nie, of sit dit nie
opsy hie, maar ek dink nie nou eers daaraan nie. Jy sien,
God het die mens geskep met baie, baie hoe doelwitte. Die
mens is inderdaad geskape om aan die hart van God te
antwoord en te bevredig, en as ons dit sé, sé ons geweldige
dinge. Om die hart van God te bevredig! Daar is sommige
mense wat baie bevredigend verg. Inderdaad, hulle lyk
nooit tevrede nie. Dinge skiet altyd tekort aan hul
standaard en hul ideaal. Maar jy kan 'n lang pad gaan, jy
kan so ver gaan as wat dit moontlik is om met enige
menslike opvatting van bevrediging te gaan, en jy skiet
steeds ver, ver tekort, oneindig tekort aan God se idee.
God is soveel groter, soveel wonderliker. Ons het in die
gevalle skepping maar 'n flou weerspieéling van hoe
wonderlik en groot God is. Maar selfs wanneer ons hierdie
einste skepping sien soos dit is, met al sy foute en
swakhede en variasies ensovoorts, moet ons in
verwondering staan en aanbid.



140

Ons kan net 'n flou aanduiding sien van watter wonderlike
God Hy is, en van hoeveel dit moet neem om Hom tevrede
te stel. Tog is Hy hier in 'n toestand van absolute
tevredenheid, kalm, rustig, gelukkig, want al daardie
gedagtes van Hom, al daardie begeertes van Hom, al
daardie voornemens van Hom, en al daardie eerste
ondernemings van Hom, is nou volbring. en vervolmaak - nie
in die skepping in die algemeen nie, maar in 'n Man. Daardie
Man be-antwoord aan God se heel laaste vereiste van
daardie oneindige Verstand. Hoe groot is Christus nie! God
vind dus Sy geluk, Sy saligheid, Sy tevredenheid, Sy
rustigheid daarin.

'n Verteenwoordigende Man.

Miskien dink jy dalk: "Dit is 'n pragtige ding om te sé,
dit is baie wonderlike gedagtes om uit te druk, maar
waar is die praktiese waarde daarvan?” Ag, dit is net die
evangelie, sien jy. Dink jy dat die Here Jesus, God se Seun,
deurgekom het en die posisie van die mens ingeneem het,
en volmaak is tot God se uiterste en finale bevrediging, net
sodat God dit in een Man sou hé? Nee, die evangelie is dit,
dat die Here Jesus verteenwoordigend is van al die mense
wat God gaan hé. Hy is verteenwoordigend en Hy is
inklusief.



141
Die ou en pragtige begin van die evangelie, wat ek en jy, na
lang vertroudheid daarmee, nog dikwels nodig het, vir ons
eie rustigheid, om meer volmaak te begryp, is juis dit.

Dat Jesus Christus, God se Seun, 'n sfeer is waarin ons
geroep, genooi word om deur geloof in te gaan, sodat ons
in Hom verborge is oor wat ons self is; God sien net Hom
en nie ons nie. 'n Wonderlike ding! Jy moet al jou
argumente en al jou vrae opsy sit en God se feit aanvaar.
Dat hierdie frase, "in Christus"”, tweehonderd keer en
meer in die Nuwe Testament voorkom, moet sekerlik iets
beteken.

God sien ons in Christus.

Die eerste, en miskien die alles-insluitende, ding wat dit
beteken, is dat, as jy in Christus is, God Christus sien in
plaas daarvan om jou te sien. Ek het 'n stukkie papier hier.
Laat dit jou of my in onsself verteenwoordig, wat ons is. Ek
sit dit in 'n boek, en daardie boek verteenwoordig
Christus. Jy sien nie meer die papier nie jy sien net die
boek. Dit is ons posisie "in Christus”. Dit is wat Christus
bedoel. Al Sy bevrediging aan God word op ons rekening
gestel. Dit is die evangelie: wanneer ek en jy in Christus is,
is God tevrede met ons - rustig, gelukkig, geseénd. O,
wonderlike evangeliel



142
Jy kan dit nie begryp of verduidelik nie, maar daar is die
feit gestel. Dit is die evangelie van die heerlikheid van
die tevrede God. Om weer die toets te stel wat ons in 'n
vorige hoofstuk in ander verbande toegepas het, dit is net
dit: dat, wanneer ek en jy werklik in Christus inkom en ons
plek in Christus vind, een van die eerste dinge waarvan ons
bewus is dat al die spanning het verdwyn; ons het tot rus
gekom. 'n Wonderlike rustigheid, wat nie natuurlik is nie,
het in ons gekom. Ons voel die stryd is verby tussen ons en
God. Dit is wonderlik; ‘'n geseénde, gelukkige toestand.
Nou, dit is ons ervaring, maar wat is die betekenis
daarvan? Dit is die Gees van die gelukkige God wat getuig
van God se geluk in ons harte. "Die evangelie van die
heerlikheid van die salige God". Die eerste fase daarvan
is 'n posisie. Ons is in Christus.

Christus In Ons.

Die tweede fase of die tweede aspek daarvan is dat
Christus in ons is. Maar ons moet dit nie tot dieselfde
gevolgtrekking as in die laaste punt nastreef nie. Dit
beteken nie dat ons gesien en Christus verborge is nie.
Nee, Christus is in ons en ons is in Christus: 'n onmoontlike
ding om te verduidelik, tensy ons dit miskien so kan stel.
Christus is in ons. Hoekom is Hy in ons?



143

Hy is in ons as daardie einste bevrediging vir die hart van
God, sodat die Gees van God in ons kan werk om ons aan
Christus gelykvormig te maak. En dit lei 'n ander aspek van
die Christelike lewe in: dat, as ek en jy voortdurend
aangaan op grond van Christus in ons binneste, ons vreugde
toeneem. Dit kan op die proef gestel word. Hou op om met
die Here aan te gaan, en kyk wat gebeur met ons blydskap.
Gaan weg van die Here, en kyk wat gebeur met ons
seen. Dit is nie nodig nie. Gaan voort met die Here Jesus
op grond van God se tevredenheid met Hom, en die
saligheid neem toe. God se geluk vergroot in ons hart.
Christus is binne geinstalleer as die patroon, standaard en
basis waarop God werk.

Nou, hier is iets fundamenteels. O, hoe lank neem ons om
dit te leer! Dit is eenvoudig, ek weet, maar dit is
fundamenteel en dit is 'n ding waaroor ons altyd struikel.
As ons begin om voort te gaan op grond van wat ons is, stop
God. As ons op ons eie grond kom, wat ons in onsself is -
ons ellendige, ellendige self, wat God as 'n lyk en 'n
stinkende lyk beskou - vergewe my dat ek dit sé - want dit
is al tweeduisend jaar dood ( dit mag dalk amusant klink,
maar dit is eintlik buitengewoon ernstig): as jy van die
grond af kom van "Christus in jou" oor wat jy in jouself is,
sé God: “"Ek gaan nie verder nie”. Alle Goddelike
bedrywighede staak.



144

Ons kan net voortgaan soos ons begin het. Ons het begin in
die geloof dat Jesus Christus ons plaasvervanger was, ons
plek by God ingeneem en vir ons aan God geantwoord. Dit
was ons geloof wat ons in Christus ingebring het. Ons moet
reguit aangaan tot die einde met dieselfde geloof in die
Here Jesus, en geen geloof in onsself nie, en God sal
aangaan as ons op Sy gebied aangaan. Die goeie nuus is dat
God gereed is om reguit voort te gaan met toenemende
seén as ons net op Sy gebied sal bly. Sy heerlikheid is in Sy
Seun, en Hy het geen heerlikheid in die mens buiten Sy
Seun nie,

Christus is dus ons sfeer, Christus is ons middelpunt,
en Christus is ons model, en ons word gelykvormig, sé die
Apostel, totdat Christus ten volle in ons gevorm is.
Eenvoudig, basies: God se heerlikheid in Christus word
gemanifesteer in gelowiges, in die Kerk, want gelowiges rus
op God se tevredenheid met Sy Seun. Net dit en dat is die
weg van die heerlikheid van God en die uitdrukking van God
se seén, God se geluk. Dit is die evangelie.

Jy sien, dit kom uiteindelik alles om hierop te fokus. Wat
is die evangelie? Wanneer jy alles wat jy kan daaroor gesé
het, is dit ingesluit in, en omring deur, hierdie - God se
volmaakte bevrediging, rus, rustigheid, aangaande Sy Seun,
aan ons beskikbaar gestel.



145

O, dat ek en jy sonder stryd met God mag lewe, omdat ons
in Christus bly! Broer, suster, wanneer jy ellendig oor
jouself begin voel, verwerp dit. "Ja, ek weet alles
daarvan. As ek nie nou alles daarvan weet nie, is dit
tyd dat ek dit weet. Ek weet alles van wat ek is; Ek
weet waarheen dit my sal lei as ek dit begin in ag
neem. Ek het dit opsy gesit. Dit is 'n feit - God het
dit gedoen - dat ek so lank gelede in Christus gekruisig
is, in Christus gesterf het, in Christus begrawe is, in
Christus opgewek is. Dit is alles in Christus. Dit is waar
ek staan.” Handhaaf daardie posisie; in Christus bly.
Gaan daaruit op enige ander grond, en die heerlikheid wyk,
die saligheid, die geluk, word in hegtenis geneem.

Goeie nuus vir jongmense.

Paulus het met Timotheus oor die evangelie gepraat, en
Timotheus het goeie nuus nodig gehad, goeie tyding. Om
mee te begin, was Timotheus 'n jong man. 'n Jong man wat
'n Christen is, het sy eie persoonlike probleme - hy het
baie moeilikhede en probleme in homself. 'n Jong man
verteenwoordig die som van ‘n lewe aan sy begin: al die
probleme van die lewe is daar woonagtig. Timotheus was 'n
Johg man.



146

Vir so 'n jong man sé die apostel: "Dit is in orde,
Timotheus: jy mag dalk deur al hierdie probleme en
hierdie moeilikhede geteister word, jy het dalk al
hierdie probleme geestelik op hierdie verskillende
maniere, maar Jesus Christus is gelyk aan die hele
situasiel” Onthou, jong man, jong vrou, dat die Here Jesus
God se antwoord op al die probleme van die jeug is. Dit is
goeie tyding, nie waar nie? Timotheus was nie net 'n jong
man nie, maar hy was 'n jong man in probleme van 'n
spesifieke soort as gevolg van sy posisie in Christelike
werk. Van drie rigtings het probleme op hom gekom.
Eerstens was daar die heidense wéreld. Wat ‘n uitdaging
moes dit tog vir ‘n jong man in daardie dae beteken het! Dit
was 'n wéreld wat geen plek vir God gehad het nie, geen
plek vir die Here, geen plek vir die dinge van God nie, en al
die opponerende krag van daardie wéreld moes gelyk het
op hierdie jong man gekonsentreer. Tweedens was daar al
die moeilikhede van die Joodse wéreld. Paulus sinspeel
hulle hier. Hierdie Judaiseerders het Paulus oor die hele
wéreld agtervolg, met die vasberadenheid: “"Hierdie man
sal tot 'n einde gebring moet word - hierdie man se
werk sal heeltemal uitgewis moet word!” Op elke manier
was hierdie Judaiseerders daarop ingestel om Paulus en sy
werk en sy bekeerlinge te vernietig, en Timotheus was met
Paulus geassosieer.



147
Paulus sé: "Moenie skaam wees... vir my nie". Vereniging
het baie probleme vir Timotheus geskep. Die antwoord is:
"Goed, Timoteus. daar is goeie nuus vir jou! Die Here
Jesus is gelyk daaraan - Hy sal jou deur dit alles dra”.

Timotheus was 'n  jong man met geweldige
verantwoordelikhede in die werk van die Here. Veral in die
plaaslike =~ gemeente. As jy iets van hierdie
verantwoordelikheid af weet dan weet jy ook dat jy 'n baie
stewige fondasie nodig het vir so 'n verantwoordelikheid.
Jou vertroue moet gevestig wees in Christus. Timotheus
het in aanraking gekom met baie moeilike christene.
Hierdie “ouer” christene dink dat omrede hulle langer op
die pad is as die jonger christene hulle baie meer weet.
Hierdie christene is meer in die pad as op die pad.

Dis die rede hoekom Paulus vir Timotheus sé; ‘"Laat
niemand jou jeug verag nie." Daar was sekere wyse manne
- mense wat gedink het dat hulle iets is - wat geneig was
om te sé: "O, Timotheus is maar 'n jong kérel, jy weet
- jy moet nie te veel van hom kennis neem nie.” Hulle
het sy jeug verag. Dit is nogal ‘n moeilike ding om te
verduur. Vandag het ons nog steeds dieselfde probleem
waar sogenaamde “ouer” christene dink dat hulle alles
weet. Nou praat ek nie vleeslike ouderdom nie maar
geestelike ouderdom.



148
Hulle is langer op die pad as hierdie “jong” christen.
Timotheus was in daardie posisie, maar dit is die evangelie
vir Timotheus: "Dit is in orde: die Here Jesus is gelyk
aan daardie situasie - Hy kan jou ook daardeur dra”.
Dit is immers eintlik net dit. Dit is wat die Here Jesus "vir
ons gemaak is... van God": God se bevrediging. O, dank

God dat die Here Jesus ons foute en swakhede en gebreke
bedek.

Ons maak dalk ‘n gemors van dinge. ons doen, as ons aan
onsself oorgelaat word. Ons ontstel baie, doen baie skade;
ons is so onvolmaak, so foutief: en dan kom die Here Jesus,
op hierdie geseénde manier, en maak ons gebrekkigheid
reg, antwoord die Vader vir ons, maak ons tekortkominge
reg - hoe? - met Homself, net Homself.

Dit is die antwoord, dit is die goeie nuus - "die evangelie
van die heerlikheid van die geseénde God".



