


2

INHOUD.

1.PAULUS SE EVANGELIE IN ROMEINE. BL.  3
2.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEWE 
  AAN DIE KORINTHIËRS. BL. 24
3.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEF 
  AAN DIE GALASIËRS. BL. 43
4.PAULUS SE EVANGELIE IN EFESIËRS. BL. 61

5.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BOEK 
  FILLIPENSE. BL. 75
6.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN
  KOLLOSENSE. BL. 92
7.PAULUS SE EVANGELIE IN 
  THESSALONISENSE. BL.110
8.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN 
  TIMOTHEUS. BL.135



3
1.PAULUS SE EVANGELIE IN ROMEINE.

GALASIERS 2:2,
“Maar ek het opgegaan op grond van ‘n openbaring en
hulle die evangelie voorgelê wat ek onder die heidene
verkondig; en afsonderlik aan die wat in aansien was,
dat ek nie miskien tevergeefs sou loop of geloop het
nie.”

1 KORINTHIËRS 15:1.
“Broeders, ek maak julle die evangelie bekend wat ek
aan julle verkondig het, wat julle ook aangeneem het,
waarin julle ook staan,”

GALASI  Ë  RS 1:11.
“Maar  ek  maak  julle  bekend,  broeders,  dat  die
evangelie wat deur my verkondig is, nie na die mens is
nie.”

Daar is in die Nuwe Testament vier hoofbenamings vir die
basiese  aangeleentheid  waaroor  dit  handel,  die
lewenswaarheid  waaroor  dit  gaan,  en  daardie  vier
benamings is “Die Evangelie, Die Weg, Die Geloof en Die
Getuienis”. Dit wat nou as “Christendom” bekend gestaan
het,  is  toe  deur  een  of  ander  van  daardie  benamings
uitgedruk. 



4
Van hierdie vier is die een wat meer as enige ander gebruik
word, die eerste –  “Die Evangelie”. Daardie titel vir die
inklusiewe boodskap van die Nuwe Testament kom minstens
honderd keer daar voor - dit wil sê in die naamwoordvorm,
“die Evangelie”. In die ooreenstemmende werkwoordvorm
kom  dit  baie  meer  kere  voor,  maar  word  nie  deur  ons
herken  nie,  want  dit  word  deur  verskeie  verskillende
woorde  vertaal.  Die  werkwoordvorm  van  hierdie  einste
Griekse  woord  kom  in  ons  vertaling  voor  as  “om  te
verklaar”,  “om  te  preek”,  “om  die  evangelie  te
verkondig”. Toe  hulle  gepreek  het,  het  hulle  hulself  as
“goeie-nuus” beskou tot alles en almal. Om die evangelie te
verkondig was bloot om goeie tyding aan te kondig.  Dit is
indrukwekkend  dat  hierdie  woord,  hierdie  titel,  vir  die
Christelike  geloof  -  “die evangelie” -  volop  voorkom  in
twintig  van  die  sewe-en-twintig  boeke  van  die  Nuwe
Testament.  Die  uitsonderings  is,  die  Evangelie  deur
Johannes, waar jy dit nie sal vind nie, ook nie in die drie
briewe van Johannes nie. Jy sal dit nie in Petrus se tweede
brief kry nie,  en ook nie in Jakobus of Judas nie.  Maar
hierdie  skrywers  het  hul  eie  titels  vir  dieselfde  ding
gehad. Ons het onder die vier genoem, “Die Getuienis”, dit
is Johannes se eienaardige titel vir die Christelike geloof -
dikwels saam met hom, “Die Getuienis van Jesus”. 



5
Met Jakobus en Judas is dit  “Die Geloof”. Maar jy sien
hoe oorheersend hierdie titel van  “die goeie nuus”, “Die
Evangelie”, is.

Die omvang van die term “Die Evangelie”.

Ons moet  dus  redelik  vroeg  rekening  hou  met  'n  uiters
belangrike feit. Dit is dat hierdie term, die goeie nuus, die
hele reeks van die Nuwe Testament dek, en die geheel van
wat  die  Nuwe  Testament  bevat,  omvat.  Dit  is  nie  net
daardie sekere waarhede wat verband hou met die begin
van die Christelike lewe nie. Die evangelie is nie beperk tot
die  waarhede  of  leerstellings  wat  verband  hou  met
bekering  en,  in  daardie  beperkte  sin,  redding  nie  -  die
aanvanklike saak van Christenwording.  Die evangelie gaan
veel  verder  as  dit.  Dit  omhels  alles  wat  die  Nuwe
Testament  bevat.  Dit  is  net  soveel  die  evangelie  in  die
diepsinnige briewe aan die Efesiërs en die Kolossense as in
die brief aan die Romeine - miskien nie minder diepgaande
'n dokument nie, maar word dikwels beskou as hoofsaaklik
verbind  met  die  begin  van  die  Christelike  lewe.  Nee,
hierdie term, die “goeie boodskap”, dek die hele grond van
die Christelike lewe van begin tot einde. Dit het 'n groot
en veelsydige inhoud wat elke aspek en elke fase van die
Christelike lewe, van die mens se verhouding tot God en
God se verhouding tot die mens raak. 



6
Dit is alles ingesluit in die goeie boodskap. Die ongereddes
het  goeie  nuus  nodig,  maar  die  gereddes  het  eweneens
goeie  nuus  nodig,  en  hulle  het  voortdurend  goeie  nuus
nodig. Christene het voortdurend goeie nuus nodig, en die
Nuwe Testament is net vol goeie nuus vir Christene. Die
dienaars van die Here het goeie nuus nodig. Hulle het dit
nodig as hul boodskap, die inhoud van hul boodskap.  Hulle
het dit nodig vir hul aanmoediging en ondersteuning. Hoe
baie het die Here se dienaars goeie nuus nodig om hulle te
bemoedig in die werk, en te ondersteun in al die vraag en
koste van hulle arbeid! Die Kerk het goeie nuus nodig vir sy
lewe, vir sy groei, vir sy krag, vir sy getuienis. En so kom
die evangelie by elke punt in, raak elke fase. Die brief aan
die Romeine, is die groot verhandeling oor regverdigmaking
deur geloof is. Maar regverdiging deur geloof word getoon
as iets wat oneindig groter is as wat die meeste van ons
nog begryp of verstaan het, en regverdiging deur geloof
het  'n  baie  wye  konnotasie  en  verhouding.  Alles  wat  in
hierdie brief aan die Romeine vervat is, los hom op in net
een heerlike saak, en daarom begin dit met die stelling dat
dit  “die evangelie” is.  "Paulus, 'n dienskneg van Jesus
Christus, geroep om 'n apostel te wees, afgesonder vir
die evangelie van God... aangaande sy Seun". 



7
Nou al wat volg is “die evangelie” - maar wat 'n geweldige
evangelie  is  daar  nie!  En  ons  moet  dit  op  een  of  ander
manier  in  een gevolgtrekking saamvat.  Ons moet onsself
afvra: “Wat is die gevolg van ons lees en ons oorweging
van hierdie wonderlike brief?” Jy sien, regverdiging is nie
die begin van dinge nie, dit is ook nie die einde van dinge
nie, regverdiging is die ontmoetingspunt van 'n groot begin
en 'n groot einde. Dit wil sê, dit is die punt waarop al die
verlede ewigheid en al die toekomstige ewigheid gefokus is.
Dit is wat hierdie brief openbaar.

Die God van Hoop.

Kom ons kyk nou bietjie nader daarna in daardie spesifieke
lig. Wat is die probleem, wat is die resultaat? Die resultaat
word slegs in een woord saamgevat. Dit is 'n wonderlike
ding as jy 'n groot dokument soos hierdie in die hande kan
kry en dit in  een woord kan opsom. Wat is die woord?
Wel, jy sal dit vind as jy na die einde van die brief blaai.
Dit  is  betekenisvol  dat  dit  op  die  punt  kom  waar  die
Apostel opsom. Hy het sy brief geskryf, en hy is nou op die
punt om te sluit. Hier is dit.



8
ROMEINE 15:13.
“En  mag  die  God  van  die  hoop  julle  vervul  met  alle
blydskap en vrede deur die geloof, dat julle oorvloedig
kan  wees  in  die  hoop  deur  die  krag  van  die  Heilige
Gees!”

"Die God van hoop". Dit is die woord waarin die apostel
die hele wonderlike brief opsom. Dit is dus die evangelie
van die God van hoop, meer letterlik, die “goeie nuus”, of
die  “goeie  tyding”, van  die  God  van  hoop.  Sodat  wat
werklik in hierdie brief van begin tot einde in die oog is,
hoopvol is.

'n Hopelose situasie.

Nou, natuurlik, het hoop geen betekenis nie en maak geen
sin nie, behalwe in die lig van die teendeel - behalwe as die
teendeel bestaan. Die Goddelike metode in hierdie brief is
dus  in  die  eerste  instansie  om die  goeie  tyding  teen 'n
hopelose situasie te stel, ten einde duidelike verligting te
gee aan hierdie  groot woord -  hierdie  uiteindelike  saak,
hierdie  gevolgtrekking,  hierdie  resultaat.  ’n  Baie,  baie
hopelose situasie word uiteengesit.  Kyk na die Goddelike
metode  hierin.  Die  situasie  word  in  twee  verbande
uiteengesit.



9
1.In die saak van oorerwing.

Eerstens word dit blootgelê met betrekking tot die ras -
die hele kwessie van oorerwing. As ons na hoofstuk 5 kyk,
waarmee ons so bekend is, sien ons dat die hele ras daar na
Adam teruggevoer word – “soos deur een mens...”. 

ROMEINE 5:12.
“Daarom, soos deur een mens die sonde in die wêreld
ingekom het en deur die sonde die dood, en so die dood
tot alle mense deurgedring het, omdat almal gesondig
het.”

Die  hele  ras  van  die  mensdom  word  teruggevoer  na  sy
oorsprong en fontein in die eerste Adam. Wat in hierdie
hoofstuk  duidelik  gemaak  word,  is  dit.  Daar  was  'n
ongehoorsame daad deur ongeloof,  wat gelei  het tot die
ontwrigting van die mens se verhouding met God. 

ROMEINE 5:19.
“Want  soos  deur  die  ongehoorsaamheid  van  die  een
mens baie tot sondaars gestel is, so sal ook deur die
gehoorsaamheid van die Één baie tot regverdiges gestel
word.”



10
So stel Paulus dit – nie net hier nie, maar in sy brief aan
die Korinthiërs.

1 KORINTHIËRS 15:21-22.
“Want  aangesien  die  dood  deur  ‘n  mens  is,  is  die
opstanding van die dode ook deur ‘n mens. Want soos
hulle almal in Adam sterwe, so sal hulle ook almal in
Christus lewend gemaak word;”

En  daarom  het  alle  mense  wat  uit  daardie  man,  Adam,
voortspruit,  betrokke  geraak  by  daardie  een  daad  van
ongehoorsaamheid en in die gevolge daarvan -  hoofsaaklik
die ontwrigting van die verhouding tussen mens en God. 
Maar dit is nie al nie. Wat onmiddellik gevolg het, as die
effek  van  daardie  daad,  was  dat  die  mens  in  sy  natuur
ongehoorsaam en ongelowig geword het. Dit was nie net een
geïsoleerde daad wat hy gepleeg het nie, nie net een ding
waarin hy vir 'n oomblik geval het nie. Iets het uit hom
uitgegaan, en iets anders het in hom ingekom, en die mens
het  van  nature  'n  ongehoorsame  en  ongelowige  skepsel
geword. Nie net het hy so opgetree nie, maar hy het dit
geword, en van daardie oomblik af is die aard van die mens
ongelowig,  die natuur van die mens is  ongehoorsaamheid.
Dit is in sy grondwet, en alle mense het dit geërf. Dit is
iets wat nie aangepas kan word nie. 



11
Wanneer jy 'n sekere soort wese geword het, sonder 'n
sekere faktor, kan jy nie aanpas nie. Jy kan nie aanpas by
wat nie daar is nie. Geen mens kan glo tensy dit aan hom
gegee is van God om te glo nie. Geloof is; 

EFESI  ËRS 2:8.
“Want uit genade is julle gered, deur die geloof, en dit
nie uit julleself nie: dit is die gawe van God;”

Geen mens kan aan God gehoorsaam wees behalwe as 'n
magtige daad van God in hom werk wat veroorsaak dat hy
van 'n gehoorsame aard of geaardheid is nie. Jy kan nie
aanpas  by  iets  wat  nie  daar  is  nie.  Die  situasie  is  dus
redelik hopeloos, is dit nie? Iets het gegaan, en iets anders
wat die teenoorgestelde daarvan is, het ingekom en sy plek
ingeneem. Dit is die toestand van die wedloop hier. Wat 'n
prentjie van hopelose wanhoop vir die hele wedloop! Dit is
ons erflikheid. Ons is in die greep daarvan. Jy sal natuurlik
saamstem dat in ander ryke, in ander lewensdepartemente,
oorerwing 'n redelik hopelose ding is. Ons gebruik dikwels
die  hopeloosheid  daarvan  as  'n  argument  om  onsself  te
verskoon.
Ons sê: “Dit is hoe ek gemaak is: dit help nie dat jy my
probeer kry om dit te doen nie - ek is nie so gemaak
nie”. Ons voer net aan dat ons iets in ons grondwet het
wat die situasie heeltemal onmoontlik maak. 



12
En laat ek hierdie geleentheid gebruik om te beklemtoon
dat dit vir ons redelik hopeloos is om in onsself te probeer
vind wat God vereis. Ons sal onsself uitput, en op die ou
end tot hierdie einste posisie kom wat God neergelê, gestel
en vasgestel het -  dit is hopeloos!  As ons sukkel om 'n
ander soort mens te wees as wat ons van nature is, om te
probeer  oorkom  wat  ons  geërf  het  -  wel,  ons  is  tot
wanhoop gedoem, en tog, hoeveel Christene het nog nooit
daardie fundamentele les geleer nie! Vir die hele ras spel
oorerwing hopeloosheid.  As dit hoegenaamd gefokus moet
word, hoef ons net die konflik en stryd te oorweeg wat
daar is om God te glo, met geloof in God. Ons weet dat dit
'n diep werk van die Gees, van God in ons is wat ons, hetsy
aanvanklik of progressief, laat glo. Dit is die  “so-maklik-
besmettende sonde” – ongeloof – wat natuurlik gevolg word
deur onvermoë om te gehoorsaam.
Ons is kreupel by geboorte. Ons  word  in  hierdie  saak
gedoem gebore deur ons erflikheid.

2.In die saak van godsdienstige tradisie 

Dan neem die Here hierdie ding na 'n ander vlak.  Ek hoop
ons herken die betekenis van die agtergrond, die donker
agtergrond, waarteen hierdie woord  “hoop” geplaas word.
Die Gees van God deur die Apostel neem dit in die gebied
van godsdienstige tradisie, soos geïllustreer deur die Jode.



13
Alles  word  nou  vir  hulle  teruggevoer  na  Abraham en  na
Moses. Hoeveel het die apostel te sê oor Abraham en sy
geloof - "Abraham het geglo" - en dan oor Moses, en die
Wet wat inkom. En hier is iets van geweldige betekenis en
belangrikheid waarop ons moet let, want hier sien ons die
besondere funksie wat in die oog was in God se soewereine
keuse van die Joodse nasie. Daar is baie dinge wat gesê kan
word oor die Joodse nasie, hul verlede, hede en toekoms,
maar  wat  so  beslis  hier  uitkom,  is  hul  funksie  in  die
soewereiniteit van God. Dit was, en is steeds, hul funksie,
sover dit  getuienis  betref,  dit  wil  sê die  getuie van hul
geskiedenis. Dit was om net een ding te wys. Jy kan 'n oupa
hê en jy het dalk die beste godsdienstige tradisie, maar
niks daarvan word in jou erflikheid oorgedra nie, dit wil sê
dit  gaan  nie  oor  in  jou  natuur  nie.  Wat 'n  vader was
Abraham!  Wat  'n  wonderlike  voorbeeld  van  geloof  en
gehoorsaamheid  was  Abraham!  Hulle  was  almal  uit  die
geslag  van  Abraham,  as  'n  nasie  het  hulle  van  Abraham
afgestam.  En  wat  'n  sisteem  was  die  Joodse
godsdienssisteem, sover dit standaard betref, 'n morele,
etiese, godsdienstige standaard. Daar is niks wat daarop
kan verbeter in die godsdienste van die wêreld nie. Wat 'n
wonderlike  stelsel  van godsdienstige voorskrifte was die
Joodse godsdiens, wat deur Moses ingekom het! - nie net
die tien gebooie nie, maar al die ander leringe waaruit die
Wet bestaan het, wat elke aspek van die mens se lewe dek.



14
En hulle was die kinders daarvan, maar wat vind ons hier?
Jy vind nie die geloof van Abraham in hulle nie, en jy vind
nie die weerspieëling van daardie groot stelsel in hulle, in
hulle  natuur nie.  Hierdie einste mense,  wat afkomstig is
van so iemand soos Abraham, en die erfgename is van al
daardie orakels van die Mosaïese stelsel, is in hulle natuur
ontbloot van alles wat deur Abraham en Moses voorgestel
word.  Hierdie mense word steeds gekenmerk deur - wat?
ongeloof, ten spyte van Abraham. Ongehoorsaamheid, ten
spyte van Moses! Wat kan meer hopeloos wees? Sommige
mense het die idee dat, as hulle 'n goeie pa en 'n goeie ma
het,  dit  hulle  in  'n  baie  veilige  posisie  plaas,  maar  die
menslike natuur getuig nie daarvan nie. Daar kan voordele
in wees om goddelike voorvaders te hê - sommige voordele,
maar dit is geen finale waarborg dat ons al die moeilikhede
en al die konflikte en al die lyding gaan vryspring om ons
eie geloof te kry nie. Die feit is dat ouers volkome vir God
kan wees,  hulle kan die mees godvresende, die vroomste
wees, en tog kan hul kinders die mees afvallige wees. 'n
Vreemde ding, is dit nie?  Die ingesteldheid tot geloof en
gehoorsaamheid  is  nie  in  die  bloed  nie.  Godsdienstige
tradisie van die beste soort verander nie ons aard nie. Dit
gaan dalk vir geslagte terug –  dit verander nie ons aard
nie. Ons  is  nog  steeds  ongelowig  en  ongehoorsaam  van
aard, hoe goed ons ouers ook al was. 



15
Ons het dalk van die begin af vir 'n geliefde kind gebid,
vandat dit die kleinste baba was, jy ons het dalk gesoek om
voor  dit  te  lewe  vir  God.,en  tog  hier  is  daardie  kind
eiesinnig, ongehoorsaam - alles anders.

3.Hoop in 'n desperate situasie

Hoe desperaat hopeloos is hierdie situasie tog! Maar dit is
die manier waarop die Here 'n omgewing tot stand bring vir
hierdie geweldige ding wat hoop genoem word. En so kom
ons by die transendente oplossing, en ek gebruik daardie
woord  versigtig  op  hierdie  punt,  want  hier  is  iets  baie
groots.  Dit  is  'n  ontsaglike  berg,  hierdie  berg  van
oorerwing, maar daar is iets wat die geheel oortref, bo dit
alles  uitkom,  'n  oplossing  wat  uitstyg  bo  die  hele
hopeloosheid en wanhoop van die natuurlike situasie, en dit
is wat “die evangelie” genoem word. O, dit moet goeie nuus
wees!  Dit  is  inderdaad  hoekom dit  “goeie nuus” genoem
word! Goeie nuus! Wat is dit? Daar is hoop in hierdie mees
desperate situasie.

Die Evangelie in die Ewige Verlede.

Nou, as ons weer na hierdie brief as geheel kyk, sal ons
vind  dat  die  goeie  nuus,  of  die  goeie  tyding,  van  die
evangelie nie net in die Kruis van die Here Jesus is nie - al
is dit die fokuspunt daarvan, soos ons sal  sien. 



16
Daar word gevind dat die goeie nuus, of die evangelie, iets
baie, baie groter is, selfs as die Kruis van die Here Jesus!
Wat  is  dit?  Dit  is  "die  goeie  tyding  van  God  ...
aangaande  Sy Seun ... Jesus Christus ons Here". Die
Kruis is slegs een fragment van die betekenis van Jesus
Christus self.
So hierdie brief, wat doen dit? Dit neem ons reg in die
ewigheid van die Seun van God. Dit is wonderlik, as ons dit
begryp. As hierdie evangelie jou ons nie red nie, weet ek
nie wat sal nie. Hier word ons teruggeneem in die verlede
ewigheid van die Seun. 

ROMEINE 8:29.
“Want die wat Hy vantevore geken het, dié het Hy ook
vantevore verordineer om gelykvormig te wees aan die
beeld van sy Seun, sodat Hy die eersgeborene kan wees
onder baie broeders;”

Hy moes Sy Seun,  die Meester-patroon,  daar in die oog
gehad het voordat die mens ooit geskep is, die ewige, die
tydlose.  Patroon  wat  die  Seun  was,  voordat  daar  enige
behoefte aan verlossing, versoening, die Kruis was, was die
Seun die ewige patroon van God vir die mens. En, merk jou,
dit is so positief, so beslis. 



17
Dit  is  in  daardie  tyd  wat  'n  definitiewe,  eens-vir-altyd
handeling plaas gevind het. “Die wat Hy vantevore geken
het, het Hy ook vantevore verordineer”. Dit is iets wat
gedoen is voor die tyd was. Dit is waar die evangelie begin.
Ja,  ons sien die Seun in  Sy ewigheid as God se tydlose
Patroon, en dan het ons die ewigheid of tydloosheid van die
verlossende soewereiniteit. Die verlossende soewereiniteit
is daarby ingesluit.  “Hy het vooraf verordineer, Hy het
geroep, Hy het geregverdig, Hy het verheerlik”. Nou is
hierdie drie oorblywende dinge nie daaropvolgend nie. Hulle
behoort almal tot dieselfde tyd – wat glad nie tyd is nie,
dit is die ewigheid. Dit sê nie dat Hy vantevore geken en
vooraf verordineer het nie, en dan met verloop van tyd het
Hy geroep en Hy het geregverdig en Hy het verheerlik.
Ons  sien  waartoe  ons  verbind  is  as  ons  daardie  siening
inneem. Die meeste van ons is geroep en geregverdig, maar
ons is nog nie verheerlik nie.
Maar dit sê; “Hy het verheerlik”, in die “eens-vir-altyd”
(aoristus) tyd. Dit moet dus beteken dat toe Hy hierdie
saak  in  Sy hande  geneem  het  met  betrekking  tot  Sy
tydlose Patroon, die Here Jesus, Hy dit alles in soewereine
doel en voorneme voltooi het. 



18
Dit is toe alles afgerond, sodat die verskeurde vaartuig 'n
voorval  in  tyd  is,  'n  verskriklike  voorval,  'n  verskriklike
tragedie, dat die vaartuig in die hand van die Pottebakker
ontsier is, maar, vir dit alles, 'n voorval in tyd. God se raad
oortref alles wat in die tyd ingekom het. Liewe vriend, toe
die Here die hele plan van verlossing geprojekteer het, was
dit nie omdat iets gebeur het wat 'n noodbeweging nodig
het om die situasie ter plaatse te probeer red nie. Hy het
reeds die hele ding verwag en alles in die hande gekry om
die gebeurlikheid te ontmoet. 

Die Lam is;

OPENBARING 13:8.
“En al die bewoners van die aarde sal hom aanbid, almal
wie se name nie van die grondlegging van die wêreld af
in die boek van die lewe van die Lam wat geslag is,
geskrywe is nie.”

Die Kruis reik terug oor alle tye, reg terug oor alle sonde,
oor die sondeval, oor die eerste Adam – reg terug na die
ewige Seun, voor ewige tye. Die Kruis gaan terug daarheen
– na “die Lam wat geslag is voor die grondlegging van die
wêreld af”. 



19
Watter groot hoop is hier nie! As dit waar is, as ons dit kan
begryp, is dit goeie nuus, is dit nie? Ons maak alles van die
situasie in onsself wat so hopeloos is. God maak alles van
Sy Seun om ons hopeloosheid tegemoet te kom.  En God
eksperimenteer nie omdat iets verkeerd geloop het nie -
“Ons moet 'n soort remedie hiervoor vind,  Ons moet
iets vind waarmee  Ons kan eksperimenteer om te sien
of  Ons hierdie  noodgeval  kan  hanteer,  die  mens het
siek geword, en Ons moet rondkyk vir 'n geneesmiddel.”
Dit  was  glad  nie  die  geval  nie.  God  het  dit  reeds  van
ewigheid af geweet, en dit van ewigheid af voorberei, in Sy
Seun.  Dit  is  die  evangelie,  die  goeie  nuus,  van  God
“aangaande  Sy  Seun”. Dit  kan  'n  aantal  geestelike
probleme  veroorsaak,  maar  hier  is  die  verklaring  van
hierdie  boek.  Hoop,  sien  ons,  word  nie  vernietig  omdat
Adam val nie, Hoop strek verder as die mens se sonde. Ons
sê: “Wat dan van die Kruis?”  Wel, die Menswording en
die Kruis bewerkstellig slegs wat in die ewigheid vasgestel
is - om op 'n praktiese manier uit die ewigheid in tyd te
bring, wat effektief maak vir die mens in sy desperaate
behoeftige  toestand,  daardie  groot  doel,  voorneme,
ontwerp van God met betrekking tot Sy Seun. Die Kruis is
die middel wat uit die trog, die vallei, van menslike sonde
en mislukking oplig, op die vlak van die ewige raad van God,
en die gelyke verloop herstel van dit wat uiteindelik ewig
onaangeraak is deur wat gebeur het. 



20
Geweldige  goeie  nuus,  is  dit  nie? Die  Kruis  word  die
geloofsgeleentheid waardeur dit alles getransendeer word
–  dit  verskaf  natuurlik  die  grond  vir  ons  geloof  –  en
wanneer  geloof  in  verhouding  tot  die  Kruis  optree,  wat
gebeur?  Ons word in Christus ingebring. Nie in die Jesus
van drie en 'n half jaar, of selfs van dertig jaar, ingebring
nie,  maar  in  Christus  gebring  as  verteenwoordigend  van
God se  tydlose  gedagte  vir  die  mens.  Geloof bring ons
daarin. Dit is die goeie nuus,  "die goeie nuus aangaande
Sy Seun"; die evangelie, die goeie nuus van  "die God van
hoop". Ons  sien,  hoop  is  gegrond  op  God  se  ewige
voorsiening buite tyd, en dit is 'n baie veilige rots om op te
staan!  Ja,  gegrond  op  die  ewige  rots  van  Christus  se
Seunskap, nie op 'n nagedagte en 'n na-maatreël om iets te
hanteer wat onverwags gebeur het nie. Hoop is gegrond en
geanker  buite  tyd.  Die  apostel,  wat  aan  die  Hebreërs
skryf, gebruik 'n prentjie, 'n metafoor.

HEBREËRS 6:18-19.
“sodat ons deur twee onveranderlike dinge, waarin dit
onmoontlik is dat God sou lieg, kragtige bemoediging kan
hê, ons wat ontvlug het, om vas te hou aan die hoop
wat voorlê; en ons het dit as ‘n anker van die siel wat
veilig  en  vas  is  en  ingaan  tot  binnekant  die
voorhangsel.”



21
Dit neem ons buite tyd, buite hierdie lewe, anker ons daar
in die ewigheid. Hoe groot is die Kruis! 
Hoe groot is die boodskap van Romeine 6! Dit neem ons reg
terug verby Moses, Abraham en Adam. Dit neem ons reg
terug verby Adam se sonde en mislukking, en die hele ras
se hopelose toestand. Die Kruis neem ons terug voor dit
alles, en daar in die verlede verbind die ewigheid ons met
wat God bedoel het.  Die Kruis verseker dit. En met die
ander hand reik die Kruis reguit tot in die ewigheid wat
kom, en sê:

ROMEINE 8:29-30.
“Want die wat Hy vantevore geken het, dié het Hy ook
vantevore verordineer om gelykvormig te wees aan die
beeld van sy Seun, sodat Hy die eersgeborene kan wees
onder  baie  broeders;  en  die  wat  Hy  vantevore
verordineer het, dié het Hy ook geroep; en die wat Hy
geroep het, dié het Hy ook geregverdig; en die wat Hy
geregverdig het, dié het Hy ook verheerlik.”

Die  Kruis  verseker  die  komende  ewige  heerlikheid. Hoe
groot is die Kruis! Hoop rus dus op die grootheid van die
Kruis. Hoop berus op die feit dat Christus, wat op hierdie
pad verbygegaan het, die laaste Adam geword het, wat vir
ons sonde gemaak is, dit alles dra, nou deur God opgewek,
aan God se regterhand sit. 



22
Daarom dat ons, as  "in Christus" is buite enige risiko van
nog 'n val geplaas. Ek dink altyd dat dit een van die mees
geseënde faktore in die evangelie is – dat Jesus nou in die
Hemel,  nadat  Hy  op die  pad  van  Sy  Kruis  was,  sê  dat
hierdie Adam nooit sal faal nie. Daar sal nooit weer 'n val
wees  nie.  Hierdie  oorerwing  is  veilig,  is  veilig,  want  dis
gekoppel aan Hom. Daar is geen vrees dat ons betrokke sal
wees by nog 'n val nie, geen vrees nie. Dit is inderdaad 'n
wonderlike hoop, hierdie evangelie van die God van hoop!
Dus sien ons hoe baie aanskoulik die donker prentjie van
hopeloosheid geteken word? Ons kyk na die besonderhede
– die verskriklike prentjie van die heidene en die Jode wat
in die eerste hoofstukke van hierdie brief geteken word,
en die hopeloosheid van die situasie vir albei. Ja, wanhoop
inderdaad - en dan oor dit alles geskryf,  Hoop!  Die goeie
nuus van hoop staan oor dit alles, ten spyte van dit alles,
want hoop rus daarop dat God voor alle dinge besluit het
oor iets wat Hy sal uitvoer, en wat Hy gedemonstreer het
deur  die  Kruis  van  Sy  Seun,  Jesus  Christus.  Ons weet,
weet ons nie, dat wanneer die geloof in verhouding tot die
Kruis van die Here Jesus gehandel het, iets in ons begin
wat die natuurlike verloop van dinge heeltemal omkeer. Nou
groei geloof, geloof ontwikkel, ons leer die weg van geloof,
ons  word  in  staat  gestel  om  meer  en  meer  op  God  te
vertrou.  Alles  het  verander,  gehoorsaamheid  is  nou
moontlik.



23
En daar is 'n ander lewe, 'n ander natuur, 'n ander krag, in
ons, wat  deur hoop gemaak  is. 'n Teenstrydigheid van die
Christelike  geloof  is  'n  wanhopige  Christen,  'n  hopelose
Christen, een wat nie gekenmerk word deur hierdie groot
ding wat by uitstek kenmerkend van God is nie - hoop. Hy
is  "die God van hoop". Die Here maak dit waar, dat ons
gevul is met hoop, "jubel in hoop". 

ROMEINE 12:12.
“verbly  julle  in  die  hoop;  wees  geduldig  in  die
verdrukking; volhard in die gebed.”



24
2.PAULUS SE EVANGELIE 

IN DIE BRIEWE AAN DIE KORINTHIËRS.

Ons  mag  dalk  verbaas  wees  om  te  hoor  dat  die  woord
“evangelie”, of, soos dit in die oorspronklike sou wees, die
term  “goeie  tyding”, nie  minder  nie  as  twee-en-twintig
keer in hierdie twee briewe voorkom. Ons het 'n redelike
stewige fondament nodig waarop ons ons gevolgtrekkings
kan baseer, en ek dink dat twee-en-twintig voorkomste van
een spesiale woord in so 'n ruimte 'n redelik gesonde basis
vorm.  Waaroor  hierdie  briewe  ook  al  gaan,  dit  moet
daaroor gaan. Baie van wat jy in hierdie briewe lees kan jou
dalk laat dink dit was glad nie so nie – dit lyk baie sleg,
maar tog is die “goeie nuus” duidelik teenwoordig.

Die opsomming van die briewe.

Daar is een baie bekende sin wat die geheel van die twee
letters opsom. Dit kom natuurlik voor aan die einde van die
tweede brief.

2 KORINTHIËRS 13:13.
“Die genade van die Here Jesus Christus en die liefde
van God en die gemeenskap van die Heilige Gees sy met
julle almal! Amen.”



25
Dit word soms “die seën” genoem. Dit is natuurlik die mens
se titel daarvoor. Maar dit is nie net 'n aanhangsel tot 'n
diskoers  nie  -  'n  konvensionele  manier  om  dinge  te
beëindig,  'n  mooi  gedagte.  Dit  is  ook  nie  deur  Paulus
gebruik as 'n soort afsluitende goeie wens of lof waarmee
'n vergadering beëindig word nie,  soos dit  nou algemeen
gebruik word. Ek veronderstel daar is 'n seën daarin, maar
ons moet baie dieper kyk as net na hierdie frases. Dit was
regtig 'n gebed, en 'n gebed waarin die geheel van die twee
briewe  wat  die  Apostel  geskryf  het,  saamgevat  is.  In
Paulus se wonderlike manier om baie in min woorde weer te
gee, word alles wat hy deur hierdie twee briewe neergepen
het op hierdie manier saamgevat.

Die Orde van die Opsomming.

Dit  is  miskien  belangrik  om  te  let  op  die  volgorde  van
hierdie drie klousules. Die genade van die Here Jesus, die
liefde van God, die gemeenskap van die Heilige Gees. Dit is
nie die orde van die Godheid nie. As dit die orde van die
Godheid was, sou dit verander moes word: 
“Die liefde van God, die genade van die Here Jesus en
die gemeenskap van die Heilige Gees”. 



26
Maar ons hoef nie te probeer om God reg te stel nie – om
te probeer verbeter op die Woord van God en die Heilige
Gees se orde nie. Dit is nie die orde van die Godheid nie.
Dit  is  die orde van die Goddelike proses.  Dit is  die pad
waarlangs God beweeg om Sy einde te  bereik,  en dit  is
presies die opsomming van hierdie twee briewe.  Die hele
pad deur God beweeg tot 'n einde, en hierdie gebed van
Paulus  is  volgens  die  beginsel,  die  orde,  van  Goddelike
beweging. Kom ons kom nou by die woorde self, en kyk of
ons  'n  bietjie  van  die  evangelie  kan  vind  -  die  “goeie
tyding” van  hierdie  twee  briewe  -  wat  in  hierdie  drie
frases opgedeel is.

1.Die Genade van die Here Jesus.

Wat  was  die  genade  van  die  Here  Jesus?  Wel,  as  jy
terugkyk in hierdie tweede brief, na hoofstuk 8, vers 9,
het jy dit.

2 KORINTHIËRS 8:9.
“Ek sê dit nie as ‘n bevel nie, maar om deur die ywer
van ander ook die egtheid van julle liefde op die proef
te stel. Want julle ken die genade van onse Here Jesus
Christus, dat Hy, alhoewel Hy ryk was, ter wille van
julle arm geword het, sodat julle deur sy armoede ryk
kan word.”



27
Daar is drie baie eenvoudige elemente in daardie stelling.
Die Here Jesus het iets gedoen – Hy het arm geword, en
wat Hy gedoen het, was vrywillig - want genade dra altyd
daardie  kenmerk  aan  die  begin.  Dit  is  dit  wat  volkome
vrywillig is. Nie verpligtend nie, nie geëis nie, onder geen
verpligting nie, maar heeltemal gratis. Die genade van ons
Here Jesus het eerstens 'n vrywillige daad beteken. Dit is
genade baie eenvoudig, maar dit gaan na die kern van dinge.
So dit is wat Hy gedoen het – Hy het arm geword. En dan
die motief, waarom Hy dit gedoen het;  “sodat julle deur
sy armoede ryk kan word.” Ek dink dit is 'n eenvoudige,
en 'n baie mooi, ontleding en sintese van genade. Hy het
arm  geword  -  Hy  het  dit  sonder  dwang  gedoen  -  en
sodoende was Sy motief dat ons ryk kan word. Hier word
nie gepraat van materiële rykdom nie, maar van geestelike
rykdom. Hier sien ons in die Here Jesus 'n Persoon en 'n
natuur heeltemal, volledig en finaal, anders as enige ander
mens. 'n Natuur heeltemal in stryd met die natuur van die
mens, soos ons dit ken. Die menslike natuur soos ons dit
ken, is om ryk te wees (materieel), enigiets te doen om ryk
te word (materieel), en enigiemand anders kan beroof word
om ons ryk te maak. Dit is nie nodig om 'n pistool te neem
en  dit  teen  mense  se  koppe  te  sit  nie.  Daar  is  ander
maniere om voordele vir onsself te kry, op ander mense se
koste of andersins. 



28
Daar is eintlik geen “genade” in die mens, soos ons hom ken
nie.  Maar  die  Here  Jesus  is  so  anders!  Christus  is
heeltemal anders - 'n heeltemal ander natuur.
Nou is die hele eerste brief aan die Korintiërs propvol van
die selfbeginsel. Ek neem aan dat ons min of meer vertroud
is met hierdie briewe. Ek kan nie deur elke bladsy gaan nie,
nie eers vers vir vers nie, maar ons kan ons gevolgtrekings
maak as  gevolg  van  'n  noukeurige lees  van hierdie  brief
deur 'n tydperk vooraf gegaan.  Ons sien dus dat die hele
eerste  brief  aan  die  Korinthiërs  is  net  vol  van  die
selfbeginsel - selfregverdiging, wetstoetreding om hul eie
regte  te  kry,  selfsoekery,  eiebelang,  selfbevrediging  -
selfs  by  die  Here  se  tafel  -  selfvertroue,  self-
genoegsaamheid,  selfverheerliking,  selfliefde,
selfgeldendheid, en alles anders. Jy vind al hierdie dinge in
daardie eerste brief, en meer. Die “eie ek” kollosaal groot
is geskryf regoor die eerste brief. Dit is die natuur, die ou
natuur,  wat  homself  in  Christene  vertoon.  Alles  wat  in
stryd is  met  “die genade van die Here Jesus” kom in
daardie brief aan die lig,  en die Here Jesus staan in so
sterk, duidelike, verskriklike kontras met wat ons daar kry.
In die vorige hoofstuk het ons probeer wys dat, om die
heerlikheid van die goeie tyding as die goeie tyding van die
God van hoop te openbaar, die Goddelike metode was om
die  hopeloosheid  van  die  prentjie  te  skilder  soos  dit
werklik was en vir die menslike natuur is. 



29
Nou, om die Goddelike einde te bereik, bedek die Heilige
Gees nie die foute, die swakhede – selfs die sondes, die
aaklige  sondes  –  van  Christene  nie.  Die  genade  van  God
word  versterk  deur  die  agtergrond  waarteen  dit  staan.
Ons sien, dit is die goeie tyding van die seënwens. Die goeie
tyding hier word reg aan die begin van die brief gevind.
God weet alles van hierdie mense. Hy vind nie net uit nie
– Hy weet die ergste. 
Liewe vriend, die Here weet die slegste van jou en van my,
en Hy weet dit alles, en dit is 'n arm soort van alles! Nou,
Hy het alles geweet van hierdie Korintiërs, en tog, onder
Sy hand, het Apostel Paulus die pen geneem en sy brief
begin met - wat? 

1 KORINTHIËRS 1:1-3.
“Paulus, ‘n geroepe apostel van Jesus Christus deur die
wil  van  God,  en  die  broeder  Sósthenes,  aan  die
gemeente  van  God  wat  in  Korinthe  is,  aan  die
geheiligdes  in  Christus  Jesus,  die  geroepe  heiliges,
saam met almal  wat die Naam van onse Here Jesus
Christus in elke plek aanroep, hulle sowel as onse Here:
Genade vir julle en vrede van God onse Vader en die
Here Jesus Christus!”



30
Is dit skyn-geloof? Is dit om oogklappe op te sit en mooi
dinge oor mense te sê? Nee glad nie!  God het dit alles
geweet,  en  tog  gesê,  "geheilig  in  Christus  Jesus...
heiliges". Nou kan ons sê dat ons dit nou gladnie verstaan
nie.  Ons  sou  hierdie  klomp  van  Korinte  nooit  in  der
ewigheid “heiliges” genoem het nie. Tog doen God dit. Dis
'n uiterste voorbeeld van Sy genade deur Sy Seun Jesus
Christus. Nou, ons noem sulke mense nie heiliges nie. Ons
behou daardie woord vir mense van 'n heel ander soort.
Ons sê: “Ag, hy is 'n heilige” - om hom te onderskei, nie
van mense wat  ongered is  nie,  maar onder goeie  mense.
Nou, God het reg na hierdie mense gekom, met die kennis
van hierdie hele swart, donker storie, en gesê:  "heiliges";
en daardie ander woorde, "geheilig in Christus Jesus" is
net  'n  ander  vorm  van  dieselfde  woord  “heiliges”. Dit
beteken “afgesonder” in Christus Jesus. Jy sien, die heel
eerste ding is die posisie waarin die genade van die Here
Jesus ons plaas.
Dit is posisionele genade. As ons in Christus Jesus is, kan
al hierdie klaaglike dinge oor ons waar wees, maar God sien
ons in Christus Jesus en nie in onsself nie. Dit is die goeie
tyding,  dit is  die evangelie.  Die wonder van die genade
van  die  Here  Jesus! Ons  word  deur  God  beskou  as
afgesonderd, geheilig in Christus Jesus. Dit is waar God Sy
werk met ons begin en ons in 'n posisie in Sy Seun plaas
waar Hy alles wat die Here Jesus is, aan ons toeskryf.



31
Nou, jy kan dit opbreek in hierdie brief.

1 KORINTHIËRS 1:30.
“Maar deur Hom is julle in Christus Jesus, wat vir ons
geword  het  wysheid  uit  God  en  geregtigheid  en
heiligmaking en verlossing.”

Hy is vir ons gemaak geregtigheid, heiligmaking, verlossing.
Ek is bevrees dat sommige Christene bang is om te veel van
hulle posisionele genade te maak. Hulle dink dat dit iets van
hulle Christelike lewe sal wegneem as hulle te veel daarvan
maak, want hulle plaas so 'n geweldige hoeveelheid klem op
die noodsaaklikheid van hulle heiligmaking, eintlik, wat hulle
toestand  betref,  en  hulle  is  so  introspektief  besig  met
hierdie saak van wat hulle in hulleself is en probeer om dit
te hanteer,  dat hulle  al  die  vreugde van hulle  posisie  in
Christus  deur  genade  verloor.  Ons  moet  die  balans  in
hierdie saak behou. Die begin van alles is dat die genade
van die Here Jesus na ons toe kom –  al is ons dalk soos
die Korintiërs – en ons plaas en na ons kyk as in 'n plek van
heiligheid,  "geheilig  in  Christus Jesus". Jy  kan  dit  nie
beskryf nie. Genade gaan al ons vermoë om te beskryf te
bowe, maar daar is die wonder van die genade van die Here
Jesus. 



32
Die feit van die saak is dat ons eintlik eers ontdek watter
aaklige skepsels ons is nadat ons in Christus Jesus is, en
nadat ons lank in Hom is. Ek dink hoe langer ons in Christus
is, hoe aakliger word ons in ons eie oë. Daarom, as ons in
Christus Jesus is, beteken dit nie wat ons in onsself is nie.
Ons  posisie  berus  nie  daarop  of  ons  werklik,  letterlik,
volmaak is nie. Die goeie boodskap het eerstens te doen
met ons posisie in Christus. 
Dit stop egter nie daar nie. Die  genade van ons  Here
Jesus kan die staat anders maak – kan ons stand laat lei
tot 'n nuwe staat. Dit is die genade van die Here Jesus. Dit
kan maak dat ons eie werklike toestand nou ooreenstem
met ons posisioenele stand. Genade ontvang nie net in die
posisie van aanvaarding sonder verdienste nie. Genade is 'n
werkende krag om ons te laat ooreenstem met die posisie
waarin ons gebring is. Genade het baie aspekte. Genade is
aanvaarding, maar ook genade is krag om te werk.

2 KORINTHIËRS 12:9.
“En Hy het vir my gesê: My genade is vir jou genoeg,
want my krag word in swakheid volbring. Baie liewer sal
ek  dus  in  my  swakhede  roem,  sodat  die  krag  van
Christus in my kan woon.”



33
Dit is die magtige woord van krag in nood. Die genade
van ons Here Jesus is inderdaad goeie nuus – goeie nuus vir
alle Christene.

2.Die Liefde van God.

Na "die genade van die Here Jesus" kom "die liefde van
God". Nou is die tweede brief aan die Korintiërs net so vol
van die liefde van God as die eerste vol van die genade van
die Here Jesus. Dit is 'n wonderlike brief van die liefde
van God, en van Sy magtige triomf, Sy magtige krag.  Die
liefde van God is God se hedendaagse metode om Sy krag
te wys. As dit, dit nie sal doen nie, sal niks dit doen nie.
Wat God in  hierdie bedeling doen,  doen Hy deur liefde.
Laat dit afgehandel word. Nie deur oordeel nie, nie deur
veroordeling  nie.  Die  Here  Jesus  het  gesê  Hy  het  nie
gekom om te veroordeel nie, Hy het gekom om te red.

JOHANNES 12:47.
“En as iemand na my woorde luister en nie glo nie, Ek
oordeel hom nie; want Ek het nie gekom om die wêreld
te oordeel nie, maar om die wêreld te red.”

JOHANNES 3:17.
“Want God het sy Seun in die wêreld gestuur nie om die
wêreld  te  veroordeel  nie,  maar  dat  die  wêreld  deur
Hom gered kan word.”



34
Ja, dit is die liefde van God wat die metode van Sy krag in
hierdie bedeling is. Die metode sal verander, maar dit is
nou die dag van die liefde van God. Paulus het reeds, teen
die einde van die eerste brief, daardie klassieke definisie
en ontleding van die liefde van  God gegee -  1 Korintiërs
13. Daar is niks om daarmee te vergelyk in die hele Bybel
as 'n ontleding van - nie jou liefde nie, nie my liefde nie,
ons stel nie daarin belang nie – maar die liefde van God.

1 KORINTHIËRS 13:4-7.
“Die liefde is lankmoedig en vriendelik; die liefde is nie
jaloers  nie;  die  liefde  praat  nie  groot  nie,  is  nie
opgeblase nie, handel nie onwelvoeglik nie, soek nie sy
eie belang nie, word nie verbitterd nie, reken die kwaad
nie toe nie, is nie bly oor die ongeregtigheid nie, maar
is  bly  saam  met  die  waarheid.  Dit  bedek  alles,  glo
alles, hoop alles, verdra alles.”

Daar is die liefde van God uiteengesit. Ons sal vind dat ons
nie  daarteen  kan  opstaan  nie.  Geen  mens  kan  ten  volle
daarteen  staan  nie.  "Liefde faal  nooit nie" -  gee  nooit
moed op nie. 
Hier is die kwaliteit van Goddelike liefde.
Sien dit nou in die tweede brief aan die Korintiërs, en sien
die magtige triomf, die krag, van die liefde van God. Sien
dit eerstens as triomfantelik in die dienaar van die Here. 



35
Paulus  het  op  verskillende  plekke  in  sy  geskrifte  baie
wonderlike,  baie  mooi,  baie  heerlike  openbarings  van  die
genade van God in sy eie lewe gegee, maar, in ag genome
die  omgewing,  dink ek nie  daar is  enigiets  iewers in  die
Nuwe Testament wat so wonderlik die triomf van die liefde
van God in 'n dienaar van God uiteensit nie, soos hierdie
tweede brief aan die Korintiërs. As 'n man ooit rede gehad
het om op te gee, om sy hande te was, en te wanhoop, om
kwaai kwaad te wees, om alles behalwe liefdevol te wees,
het Paulus rede gehad vir so 'n reaksie met betrekking tot
die Korintiërs. Hy kon goed geregverdig gewees het om die
situasie in Korinte af te sluit en te sê:  “Ek is klaar met
julle, ek was my hande, julle is ongeneeslik. Hoe meer
ek julle liefhet, hoe meer haat julle my. Goed, gaan
aan  daarmee,  Ek  verlaat  julle  nou.” Kyk  na  hierdie
tweede  brief:  die  uitgaande,  die  oorvloedige  liefde  vir
hierdie mense - aan hierdie mense - oor daardie situasie.
Wat 'n triomf van liefde, die liefde van God, in 'n dienaar
van God! Dit is hoe God sy doel bereik. 
Ja, maar dit is nie daar gelaat nie. Jy kan dit sien in die
Korintiërs self, terwyl hy met hulle praat oor die resultaat
van sy  sterk smeking,  sy  teregwysing,  sy vermaning.  Die
terme wat  hy  oor  hulle  gebruik,  is  hulle  hartseer,  hulle
godvrugtige bekering, ensovoorts. 



36
Dit was die moeite werd, die liefde van God wat in so 'n
volk seëvier, en jy weet dat dit is wat die wonderlike, mooi
dinge moontlik gemaak het wat Paulus in die tweede brief
aan  hulle  kon  skryf.  Paulus  kon  homself  nooit  daartoe
verbind het om van die dinge wat in hierdie tweede brief
staan, te skryf nie, maar vir een of ander verandering in
daardie mense, in hulle gesindheid, in hulle geaardheid, in
hulle  gees,  maar  vir  die  feit  dat  hy  hierdie  basis  van
triomfantlike liefde gekry het. Want hierdie tweede brief
het te doen met bediening, met getuienis, en Paulus sou die
laaste  man  in  die  wêreld  wees  wat  ooit  voorstel  dat
enigiemand 'n bediening  en 'n getuienis  kan hê wat niks
weet van die oorwinnende liefde van God in hul eie natuur
nie.  Paulus  was  nie  daardie  soort  man  nie.  Dit  is  helaas
moontlik om te preek en 'n Christelike werker te wees, en
niks van die Here Jesus se genade in jou eie lewe te weet
nie  -  om  net  'n  teenstrydigheid  te  wees. Daar  is
heeltemal te veel daarvan. Paulus sou nooit so iets aanvaar
het nie.  As hy oor die bediening en oor getuienis in  die
wêreld gaan praat, sal hy 'n grondslag eis, dat die genade
sy werk ten minste in mate gedoen het, sodat die liefde
van God nou op hierdie wyse geopenbaar word. Daar is nou
nederigheid: Iets het gebreek, iets het meegegee. Daar is
nou  iets  van  die  genade  van  die  Here  Jesus,  in
selfontlediging, in die ontkenning van die selflewe. Dit is
die triomf van Goddelike liefde in so 'n volk.



37
Dit is die evangelie, die goeie tyding! Dit is goeie tyding,
is dit nie? Die evangelie is nie net iets om die sondaar na
die Verlosser te bring nie. Dit is dit - maar die evangelie,
die goeie boodskap, is ook dit, dat mense, Christene soos
die in Korintiërs, so deur die liefde van God verander kan
word.  Goeie tyding!  Die  heerlikheid  van  die  triomf kom
hierna na, in woorde waarvoor ons so lief is:

2 KORINTHIËRS 2:14.
“Maar  God  sy  dank  wat  ons  altyd  laat  triomfeer  in
Christus en wat die reuk van sy kennis deur ons oral
versprei.”

Dit is die triomftog van genade en liefde.
Dit is 'n ander Paulus, is dit nie? - 'n Paulus anders as
die  eerste  brief.  Hy  het  nou  die  wind  in  sy  seile,  hy
hardloop voor die wind, hy is in triomf. Hy praat daarvan
dat  alles  'n  triomftog  in  Christus  is,  'n  voortdurende
viering  van  oorwinning.  Wat het  Paulus  laat  verander?
Wel,  die  verandering  in  hulle!  Ja,  dit  was  altyd  so  met
Paulus,  sy  lewe  was  verbind  met  die  toestand  van  die
Christene.

1 THESSALONISENSE 3:8.
“Want nou leef ons, as julle vasstaan in die Here.”



38
"En die liefde van God".

2 KORINTHIËRS 4:6-7.
“Want  God wat gesê het  dat  daar uit  duisternis  lig
moet skyn—dit is Hy wat in ons harte geskyn het om
die verligting te bring van die kennis van die heerlikheid
van God in die aangesig van Jesus Christus. Maar ons
het hierdie skat in erdekruike, sodat die voortreflikheid
van die krag van God mag wees en nie uit ons nie.”

Ons is arm skepsels, Korintiërs: Ek is, julle is; maar God
het in ons harte geskyn. Iets is in ons harte gedoen. Die
liefde van God het ingekom. Brose vate soos ons in onsself
is, daardie liefde skyn uit - die heerlikheid van die liefde
van God.

3.Die gemeenskap van die Heilige Gees.

"Die gemeenskap van die Heilige Gees". Het 'n volk ooit
die  betekenis  van  gemeenskap  meer  nodig  gehad  as  die
Korintiërs?  Raak  Paulus  aan  'n  plek  wat  'n  baie,  baie
sensitiewe plek was? Gemeenskap? Hy het geskryf:

1 KORINTHIËRS 1:12.
“Ek  bedoel  dit,  dat  elkeen  van  julle  sê:  Ek  is  van
Paulus, en ek van Apollos, en ek van Céfas, en ek van
Christus.”



39
Is  daar  enige  gemeenskap  daarin,  enige  gemeenskap
daarin?  Nee.  Wanneer  jy  in  die  vlees  bly,  is  daar  geen
gemeenskap nie, daar is geen nagmaal nie, julle is almal in
stukkies en almal vlieg mekaar in. So was dit. Waarna soek
God? Gemeenskap, nagmaal, onder gelowiges, en dit moet
die  gemeenskap,  die  gemeenskap,  van  die  Heilige  Gees
wees,  dit  wil  sê  gemeenskap  wat  deur  die  Heilige  Gees
gekonstitueer en tot stand gebring en verryk word. Dit is
die resultaat van “die genade van die Here Jesus en die
liefde van God” – eenheid. Laat ons duidelik erken dat dit
die diepste werk van die Heilige Gees is. Baie is al vroeër,
in Paulus se eerste brief, oor die Heilige Gees gesê. Hulle
het baie van geestelike gawes gemaak.  Geestelike gawes
het hulle aangetrek. Hulle was verlief op krag om dinge te
doen, tekens, wonders, en kragtige dade.
Dit was baie na hul hart; hierdie gawes van die Gees, en
nog baie meer wat net uiterlik was, het 'n groot mate van
bevrediging vir hulle siele gebring. Maar wanneer jy by die
hoogste einde en diepste werk van die Heilige Gees kom,
vind  jy  dit  in  die  eenheid  van  gelowiges.  Dit  verg  die
diepste werk van die Heilige Gees om dit te bewerkstellig,
siende dat ons steeds 'n natuur het wat 'n ou natuur is.
Ons  kan  steeds  Christene  wees,  en  tog  Korintiese
Christene.  Daar  skuil  steeds  -  en  nie  altyd  in  verborge
hoeke nie - die 'ek', die selflewe in een of ander vorm. 



40
Siende dit daar is, verg dit 'n magtige werk van die Heilige
Gees  om  selfs  twee  gelowiges  onlosmaaklik  te  verenig.
Maar om 'n hele kerk so te verenig is iets wonderliks. Niks
minder of anders as dit is die gemeenskap, van die Heilige
Gees nie. Iets daarvan blyk te wees in Korinte. O, wonder
van wonders, die verskil tussen hierdie twee briewe! Dit is
'n  innerlike  triomf oor  die  natuur,  en  dit  toon  werklike
vordering. Dit is die gemeenskap van die Heilige Gees. Toe
Paulus sy eerste brief begin, het hy gesê:

1 KORINTHIËRS 3:1-4.
“En ek, broeders, kon met julle nie spreek soos met
geestelike mense nie, maar soos met vleeslike, soos met
klein kinders in Christus. Ek het julle met melk gevoed,
nie met vaste spys nie, want julle was nog nie daartoe
in staat nie, en julle is nou nog nie daartoe in staat
nie, omdat julle  nog vleeslik  is;  want aangesien daar
onder julle jaloersheid en twis en tweedrag is, is julle
nie vleeslik  nie en wandel  julle nie na die mens nie?
Want as die een sê: Ek is van Paulus; en die ander: Ek
van Apollos—is julle nie vleeslik nie?”

Babas krap altyd en baklei. Dit was die Korintiërs. Maar
hulle het verby die baba-stadium gekom, deur “die genade
van die Here Jesus en die liefde van God”. Dinge het
verander, hulle het grootgeword. 



41
Dit  verg  die  Heilige  Gees  om  ons  op  hierdie  manier
geestelik  te  laat  grootword.  Die  maatstaf  van  ons
spiritualiteit kan baie vinnig en duidelik aangedui word deur
die maatstaf van ons wedersydse liefde, ons gemeenskap.
Ons  is  immers  geestelik  klein  mensies  as  ons  altyd
verskillend is. Dit verg groot mense om saam met sekere
ander groot mense te woon sonder om te argumenteer oor
alles.  Dit verg  "die genade van die Here Jesus en die
liefde van God", om te lei tot  "die gemeenskap van die
Heilige Gees". Hierdie gemeenskap van die Heilige Gees is
dus in wese korporatief. Miskien het jy gedink dat hierdie
laaste klousule,  "die gemeenskap van die Heilige Gees",
jou gemeenskap met die Heilige Gees en dié van die Heilige
Gees met jou beteken het.  Dit beteken glad nie dit nie.
Paulus slaan miskien net saggies terug na die ou toestand,
en  raak  daardie  ou  toestand  aan.  “Wat julle Korintiërs
meer  ontbreek  het  as  wat  julle  enigiets  anders
ontbreek  het,  was  gemeenskap”. Daar  was  geen
gemeenskap nie. Nou het ons op die pad van die genade van
die  Here  Jesus  gekom  en  die  liefde  van  God  "en  die
gemeenskap van die Heilige Gees" word onder ons gevind.
Dit  is  wat  dit  beteken.  Dit  is  korporatief,  en  dit  is  'n
magtige werk van die Heilige Gees. Dit moet in meer as een
van ons wees. 



42
Nou dink jy natuurlik dit moet in die ander persoon wees!
Nee, dit moet in meer as een van ons wees, nie net die
ander persoon nie. Dit moet in jou en my wees – dit moet in
almal betrokke wees. Wel, dit is die evangelie, goeie tyding
aan  'n  volk  in  'n  redelik  slegte  toestand!  Watter  goeie
tyding! Ons kom nooit nêrens deur die betreurenswaardige
toestand te erken en net daarvoor te gaan nie – begin om
mense rond te slaan, die swaard of die voorhamer te swaai
en goed stukkend te slaan,  mense onder veroordeling te
bring.  Ons  kom  nooit  nêrens  so  nie.  As  Paulus  so  met
Korinte te werk gegaan het, sou hy alles reg geslaan het,
maar dit sou die einde daarvan gewees het. Maar liefde het
'n manier gevind, en hoewel daar gebrokenheid was, was dit
nie  die  einde nie.  Iets, “skoonheid vir as”, het  daaruit
gekom – want “die genade van die Here Jesus, die liefde
van God en die gemeenskap van die Heilige Gees”, was
die beginsel waarop Paulus self geleef het en waarvolgens
hy gewerk het. Ek en jy moet mense van goeie nuus wees.
Ons het goeie nuus vir enige situasie, al is dit so erg soos
dié in Korinte. Glo dit!  Goeie nuus! Goeie nuus!  Dit moet
ons houding teenoor alles wees, deur die genade van God,
nie moedeloos, nie opgee nie.  Nee, goeie nuus!  Die Here
maak ons mense van die evangelie, die goeie boodskap.



43
3.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BRIEF

AAN DIE GALASIËRS.

Ons gaan nou oor na die brief aan die Galasiërs, waar ons
eintlik die frase het wat basies tot hierdie oorweging is -
"die evangelie wat ek verkondig". Die frase word gevind
in die tweede hoofstuk en die tweede vers, en in 'n ander
vorm in hoofstuk een, vers elf -  "die evangelie wat deur
my verkondig is". Ons het opgemerk hoeveel keer hierdie
woord  “evangelie” in  die briewe van Paulus  voorkom.  Die
woord  word  deur  sy  letters  besprinkel,  wat  deur  die
frekwensie van die voorkoms daarvan aandui dat dit tog is
waaroor hy regtig skryf. Dieselfde ding is waar in hierdie
kort brief aan die Galasiërs. In die naamwoordvorm - dit
wil sê waar die hele liggaam van Christelike waarheid “die
evangelie” genoem word - kom dit agt keer in hierdie brief
voor,  en  dan  in  die  werkwoordvorm -  wat  nie  korrek  in
Afrikaans vertaal kan word nie, dit wil sê  “to gospel” of
“to  good news”, vir  ons  gerief  in  Afrikaans  vertaal  as
“preek”,  “preach  the  gospel”,  “bring  goeie  tyding”,
ensovoorts, maar net een woord in die oorspronklike - in
die  werkwoordvorm  word  dit  ses  keer  in  hierdie  brief
gevind, sodat ons hier veertien voorkoms in 'n baie kort
letter het.



44
Die situasie onder die Galasiese Christene.
Nou, as ons die situasie wat deur hierdie brief aangebied
word, kon rekonstrueer, of dit in werklikheid kon afkom,
wat moet ons vind? As ons veronderstel dat die situasie
wat  hier  voorgestel  word  vandag  op  een  of  ander  plek
bestaan het, en ons daardie plek besoek het waar hierdie
ding  aan  die  gang  was,  wat  sou  ons  teëkom?  Wel,  ons
behoort 'n  geweldige kontroversie  aan die  gang te  vind,
met drie partye betrokke. Aan die een kant behoort ons 'n
groep mans te vind wat uiters en bitter anti-Paulus is. Aan
die ander kant behoort ons Paulus tot in die dieptes van sy
wese opgewek en geroer te vind, aangesien ons hom nooit
op enige ander plek in sy geskrifte of in sy reise vind nie.
En tussen hierdie twee partye sou daar die Christene wees
wat  die  onmiddellike  aanleiding  is  van  hierdie  geweldige
stryd  wat  aan  die  gang  is.  Baie  groter  kwessies  as  die
plaaslike  is  hier  tersprake,  want  dit  gaan  oor  die
verreikende  en  blywende  aard  van  die  evangelie.  Nou,
Paulus, in die stryd, verbind hom tot 'n herstelling van “die
evangelie  wat hy verkondig  het”, teenoor  diegene  wat
probeer het om sy bediening te ondermyn, te neutraliseer
en heeltemal te vernietig. Waaroor het dit alles gegaan?
Wel,  eerstens,  neem die  anti-Paulus-party.  Wat  is  hulle
moeilikheid? 



45
Wat is dit wat hulle probeer vestig? Kortom, in 'n woord,
hulle doel is om die ou, Joodse, godsdienstige tradisie te
vestig. Hulle staan heftig vir die permanensie van daardie
stelsel. Hulle redeneer dat dit direk van God af kom, en
wat direk van God af kom, kan nie verander of tersyde
gestel word nie. Hierdie ding het die steun van die oudheid.
Dit is die ding wat al vir baie eeue verkry en bestaan het,
en daarom dra dit die waarde van iets wat nie, soos Paulus
se leer, iets heeltemal nuuts is nie. Dit is gevestig in die
eeue  van  die  verlede.  Hulle  sou  verder  gaan  en  sê  dat
Jesus nie die wet van Moses opgehef het nie: Hy het niks
gesê dat die  wet van Moses tersyde gestel  is  nie.  Wel,
daar  is  al  hierdie  argument,  en  nog  baie  meer.  Hulle
standpunt is dat Judaïsme, die Wet van Moses, bindend is
op Christene.

“Wees  Christene,  as  jy  wil,  maar  jy  moet  die  Wet  van
Moses by jou Christelike geloof voeg, en jy moet onder die
regering  kom van  al  die  Jy  Moet  en  Jy  Moet  Nies  van
daardie  tradisie  en  daardie  stelsel;  jy  moet ooreenstem
met die leerstellings en gebruike van die Joodse stelsel,
van die tradisie van Moses.” Dit is kortliks hul standpunt.



46
Aan  die  ander  kant  is  daar  Paulus. Hy  is  geen
vreemdeling vir Moses nie, geen vreemdeling vir die Joodse
stelsel  nie.  Gebore,  getoë,  grootgemaak,  opgelei  en  baie
deeglik geleer in dit alles, nogtans hier word hy direk en
positief  gekant teen hul  posisie  gevind.  Hy argumenteer
dat die Wet inderdaad deur God gegee is, maar dit is slegs
deur God gegee om die mens se swakheid en sonde uit te
wys. Die werklike waarde en effek van die Wet is om te
wys hoe die mens is – dat hy dit net nie kan onderhou nie.
Hoe hopeloos is die mens tog in die teenwoordigheid van
God se eise! Hoe hulpeloos is hy voor hierdie hele stelsel
van gebooie – Jy sal en jy mag nie! En al het Christus nie
die Wet opgehef, dit tersyde gestel en gesê: “Dit is alles
volbring” nie, was Christus in Homself die enigste Een, die
enigste Een onder alle  mense wat  ooit  op  hierdie  aarde
gewandel  het,  wat  dit  kon  onderhou,  en  Hy  het  dit
onderhou. Hy het God in elke detail van die Goddelike Wet
tevrede gestel, en nadat Hy God tevrede gestel het en die
Wet vervul het, het Hy 'n ander basis van verhouding met
God  ingestel  en  daargestel,  en  dus  word  die  Wet  op
daardie manier tersyde gestel. Nog 'n fondament van lewe
saam met God word deur Jesus Christus ingebring.



47
Dit is Paulus se argument in kort. Natuurlik is daar baie
besonderhede  daarin,  maar  Paulus  kom  tot  die
teenoorgestelde  gevolgtrekking  as  wat  hierdie
Judaïseerders bereik het. Die Mosaïese wet is nie meer
bindend vir Christene op die manier waarop dit op die Jode
bindend  was  nie.  Die  argument  van  Paulus  is  dat  ons  in
Christus bevry is van die Wet. Die groot woord in hierdie
brief is vryheid in verhouding tot die Wet. Uit die sterk
terme wat in hierdie brief gebruik word, kan ons aflei hoe
intens die gevoelens van die betrokkenes is. Natuurlik is
hierdie  Judaïseerders  baie,  baie  sterk.  Hulle  het  Paulus
agtervolg waar hy ook al gegaan het. Hulle het met elke
middel,  deur  persoonlike  aanval  en  deur  argument  en
oortuiging, probeer om sy werk ongedaan te maak en om sy
bekeerlinge van hom weg te lei en hulle na Moses terug te
bring.  Paulus  word  hier  gevind,  soos  ek  gesê  het,  in  'n
toestand  van  volmaakte  heftigheid.  Hierdie  Paulus,  so
bekwaam  tot  verdraagsaamheid  en  lankmoedigheid  en
geduld, soos ons gesien het in ons laaste hoofstuk in die
geval  van  die  Korintiërs,  waar  elke  soort  uitlokking  tot
woede deur hom teëgekom is - die wonderlike, wonderlike
geduld en verdraagsaamheid van Paulus met daardie mense
-  tog  lyk  dit  of  die  man  hier  van  alle  sulke
verdraagsaamheid  gestroop  is,  hier  slinger  hy  letterlik
angs oor hierdie manne. 



48
Twee keer oor, met 'n dubbele beklemtoning, sê hy: "Laat
hom vervloeking wees... so sê ek nou weer, Laat hom
vervloeking wees" - vervloek.
Nou,  wanneer  Paulus  so  raak,  moet  daar  iets  betrokke
wees. Vir 'n man soos Paulus om so opgewerk te word, moet
jy  tot  die  gevolgtrekking kom dat daar iets  ernstigs  op
hande is. En daar is inderdaad, en hierdie einste woede van
die Apostel dui aan hoe ernstig die verskil tussen hierdie
twee posisies was.
Die antwoord op die situasie.
Nou, in die brief mag ons voel dat daar baie geheimsinnige
materiaal  is.  Byvoorbeeld,  in  die  gebruik  van  Ou
Testamentiese  tipes,  gebruik  Paulus  die  voorbeeld  van
Hagar en Ismael as 'n allegorie. Ons ken die besonderhede,
ons  gaan  glad  nie  daarop  in  nie.  Dit  lyk  of  daar  baie
geheimsinnige  materiaal  is  wat  Paulus  vir  sy  argument
gebruik. Maar wanneer ons dit alles deurgelees het en dit
oorweeg en die impak daarvan gevoel het, waarop kom dit
alles neer? Wanneer ons dit bestudeer het en beïndruk is
met die erns daarvan, wat is dit waarmee ons oorbly? Is
dit net 'n gevolgtrekking oor wettisisme - dat die Wet ons
nie meer in slawerny hou nie, en ons daarvan bevry is? Is
dit dat 'n bedeling van vryheid in daardie opsig ingestel is,
en dat die beginsels daarvan nie meer bindend op ons is
nie? 



49
Is dit net die posisie? Is  dit  dat  Christenskap  iets  is
sonder  verpligtinge  wat  die  waarheid  en  die  praktyk
betref? Is dit dat genade al ons verbreking van wette en
skending  van  beginsels  sal  oorheers?  -  'n  valse
interpretasie van genade inderdaad! - maar is dit dit? Wat
is dit? Jy sien, dit is moontlik om die waarde van 'n brief
soos hierdie baie werklik te begryp, maar dat dit tog net 'n
teologiese saak bly, 'n blote saak van leer. Ja, die brief aan
die  Galasiërs  leer  dat  ons  nie  meer  onder  die  Wet  van
Moses is nie, en dat ons vry is as kinders van God. Baie
mooi, baie mooi! Maar waarheen gaan dit jou lei? Waarop
kom dit neer? Al wat negatief is. Ek wonder – en dit is nou
die hele punt – ek wonder hoeveel van ons werklik leef in
die genot van die geheim en hart van die evangelie, soos dit
in hierdie brief aangebied word. Paulus sê hier baie oor die
evangelie  of  die  goeie  boodskap.  Wat  is  werklik  die
evangelie, of die goeie boodskap, soos dit hier in hierdie
brief en in hierdie spesifieke verband gevind word? Dit is
immers nie net dat Christene “bevry” wil word nie - bevry
van alle beperkings, van alle slawerny en alle verpligtinge,
net om te maak soos hulle wil, hul eie neigings te volg. Dit is
glad nie dit nie. Ek en jy wil iets meer positiefs as dit weet.
Ons kan nie met blote negatiewe tevrede wees nie.



50
Christus Binne Ons.
Waarop kom die evangelie hier neer? Paulus sê:  “Dit is
die evangelie”. Dit word saamgevat in een fragment van
hierdie brief, 'n baie bekende Skrifgedeelte, waaroor ons
almal verheug is -
GALASIËRS 2:20.
“Ek is met Christus gekruisig, en ék leef nie meer nie,
maar Christus leef in my. En wat ek nou in die vlees
lewe, leef ek deur die geloof in die Seun van God wat
my liefgehad het en Homself vir my oorgegee het.”
Dit is die kern van die hele saak, dit is die antwoord op die
hele argument, dit besleg al die vrae, dit handel oor al die
moeilikhede  -  die  evangelie,  die  goeie  nuus,  van  die
inwonende  Christus.  En  as  jy  daaraan  dink,  is  dit  die
belangrikste  en  mees  fundamentele  faktor  in  die
Christendom. Geen wonder dat Paulus gesien het dat, as dit
opgeoffer word, die Christendom vir niks bly staan het nie.
Die Judaïseerders sou alles wegdra. Christenskap sou geen
betekenis gehad nie. Hy het dus net op een punt vir die
Christendom geveg - maar een wat die geheel insluit. Die
geheel  is  toegedraai  en  daarmee  saamgebind:  "Christus
leef in my". As dit waar is, hoef jy glad nie oor enigiets te
stry nie, al die argument is afgehandel.



51
"Christus leef in my". Christus! Wat is Christus? Wie is
Christus? Wat beteken Christus? Wat beliggaam Hy? Wel,
alles  wat  God  bevredig,  word  in  Christus  gevind!  In  Sy
Seun  Jesus  Christus  het  God  Sy  volle,  finale,  volledige
antwoord. Christus kan elke eis van God vervul, en het dit
ook gedoen. Christus kan die volle en volkome guns van God
bring waar Hy ook al is. O, ons kan lank daarby bly –  wat
Christus  is,  hoe  groot  Christus  is,  hoe  wonderlik  is
Christus!  En  "Christus  leef  in  my"! Christus,  daardie
Christus van die ewige heerlikheid,  daardie Christus  van
die selfontlediging, vernedering, daardie Christus van die
triomfantlike lewe, daardie Christus van die magtige Kruis,
van die opstanding, van die terugkeer na heerlikheid en van
die troonsbestyging nou, is in jou en in my!  Wat meer wil
ons hê - wat meer kan ons hê - watter groter ding as
dit?
Die Krag van Christus Binne My.
Nou  is  Christus  'n  werklike,  lewende  Persoon,  nie  'n
abstrakte idee, 'n historiese figuur nie, maar 'n werklike,
lewende  Persoon.  "Christus  leef in  my". Ek  dra  nie  'n
kruisbeeld van 'n dooie Christus aan die buitekant nie. Ek
het  'n  lewende  Christus  binne,  die  goeie  nuus  van  'n
lewende Christus binne. 



52
Jy kan dit lees, of hoor hoe dit gesê word, en jy kan jou
kop knik en sê: “Ja, Amen”: jy stem daarmee saam! Maar
ek ken mense wat dit al jare hoor, en stem net so hartlik
daarmee  saam  soos  jy  –  en  dan  eendag  wakker  word
daarmee. "Weet jy, na alles wat ek daarvan gehoor het,
het  ek  nou  eers  agtergekom  dat  dit  waar  is  dat
Christus  werklik  in  my woon!" Dit  is  iets  meer  as  die
leerstelling van Christus binne - dit is die ervaring. Paulus
fokus sy hele geskiedenis as 'n Christen en as 'n dienaar
van God op daardie een ding.

2 KORINTHIËRS 4:6.
“Want  God wat gesê het  dat  daar uit  duisternis  lig
moet skyn—dit is Hy wat in ons harte geskyn het om
die verligting te bring van die kennis van die heerlikheid
van God in die aangesig van Jesus Christus.”

GALASI  Ë  RS 1:15-16.
“Maar toe dit God behaag het, wat my afgesonder het
van die skoot van my moeder af en deur sy genade
geroep het, om sy Seun in my te openbaar, sodat ek
Hom onder die heidene sou verkondig, het ek dadelik
nie vlees en bloed geraadpleeg nie,”



53
GALASIËRS 1:11-12.
“Maar  ek  maak  julle  bekend,  broeders,  dat  die
evangelie wat deur my verkondig is, nie na die mens is
nie. Want ek het dit ook nie van ‘n mens ontvang of
geleer  nie,  maar  deur  ‘n  openbaring  van  Jesus
Christus.”

Hoe het dit gebeur? Nie net objektief en uiterlik nie, maar
innerlik.  “God het van binne geskyn”. "Christus leef in
my". Die verstommendste ding wat nog ooit met 'n man in
die loop van die menslike geskiedenis gebeur het, was dit
wat met Saulus van Tarsus gebeur het op daardie middag
toe hy besef het dat Jesus van Nasaret, met wie hy gedink
het klaar was, dood en begrawe, eintlik lewendig is. Onthou
hoe baie lewendig Hy was. En Paulus sê: “Daardie Een leef
- en nie net in die heerlikheid nie - Hy leef in  my!” 'n
Lewende Persoon,  'n  lewende werklike  krag binne,  ja,  'n
ware krag binne, is Christus.
Die Intelligensie van Christus Binne My.
Verder  is  Hy 'n  ware  Intelligensie,  wat  die  volle  kennis
besit van alles wat God wil hê, en, met dit, wat in my woon,
is die bewaarplek en voertuig van God se volle wil vir my
lewe. Volle intelligensie deur Christus binne in my! 



54
Al die kennis wat Christus besit, is binne, en as dit waar is,
as Christus binne is - die Apostel praat natuurlik hier nie
net oor Christus binne nie, maar baie oor die Heilige Gees,
waartoe ons nou sal  kom - as die inwonende Christus sy
gang het, dan word dit wat Hy is aktueel in die lewe van die
kind van God, die feit dat Hy 'n lewende Persoon is, die
feit dat Hy 'n magtige mag is,  die feit  dat Hy 'n volle,
Goddelike Intelligensie is.
Christus binne my is die kennis van die wil van God.
Ons wil graag alle begrip in ons verstand hê, alle kennis en
intelligensie in ons rede. Ons het dit nie, maar ons het 'n
ander  soort  intelligensie.  Die  ware  kind  van  God  het  'n
ander soort intelligensie, heeltemal anders as dié wat van
die rede is. Ons weet nie hoe om dit te verduidelik en te
interpreteer nie, maar op een of ander manier weet ons.
Ons kan net sê: “Ons weet”. Ons weet wat die Here nie wil
hê  wat  ons  aanbetref  nie.  Ons  vind  dit  onmoontlik  om
gemaklik te wees langs enige lyn wat die Here nie wil hê
nie, en ons kom so dikwels in daardie posisie. Ons stel dit
op verskillende maniere, maar ons moet sê:  “Ek weet die
Here wil nie hê ek moet dit doen, of op daardie pad
gaan nie. Dit is so diep in my soos enigiets. Om dit te
doen, sou wees om iets te skend wat met my lewe saam
met God verband hou.”



55
Dit is aan die negatiewe kant. En op die positiewe, as die
Here iets regtig wil hê, weet ons dit, ten spyte van alles
weet ons dit. As ons net daarvoor sal wag, sal dit so seker
wees. Die probleem is dat ons nie op die Here kan wag nie.
Ons raak so in die war oor hierdie probleme van leiding.
Maar wanneer die Here se tyd aanbreek, is daar glad nie
sprake  daarvan  nie.  Ons  weet.  Hoe  weet  ons? Dit  is
geestelike  kennis,  dit  is  geestelike  intelligensie.  Dit  is
Christus wat binne woon, in besit van die hele verstand van
God. Nou, hier is hierdie arm Galasiese Christene, verdeeld
tussen die Judaïseerders en Paulus. Hulle weet nie wat om
hiervan te maak nie. Hierdie, aan die een kant, is so sterk
oor hul lyn van dinge, en aan die ander kant, hier is Paulus
wat  sê  dat  hulle  almal  verkeerd  is!  Wat  staan  hulle  te
doen? 
Die antwoord kom: “As Christus in jou is, sal jy weet -
jy  sal  weet  wat  jy  behoort  te  doen”. En  dit  is  die
enigste werklike manier om te weet wat jy behoort te doen
- wat is reg en wat is verkeerd. Christus in jou.  Maar jy
sal weet.
Christus binne my die krag van volharding.
Nou sê jy: “Ek het dit nie besef nie, ek voel dit nie, ek
sien dit nie; Ek het nie al daardie intelligensie nie, ek
voel nie al daardie krag nie”. 



56
Jy sien,  soos  Paulus  altyd probeer uitwys,  is  daar so 'n
groot  verskil  tussen  die  menslike  soort  kennis  en
geestelike  kennis.  Ons  het  kennis  van  hierdie  soort,  nie
deur inligting nie, maar deur ervaring. Sommige van ons is
al jare lank op die Christelike pad. As dit aan ons oorgelaat
is,  sou  ons  nog  met  die  Here  aangaan?  As  ons  moes
voortgaan, deurveg, dit uitveg, op ons eie hulpbronne, sou
ons dan nog hier gewees het? Ek dink ek kan vir jou sê soos
ek  vir  myself  sê,  Beslis  nie!  Ons  sou  nie  vandag  hier
gewees het nie.  Ons sou nie in  die Here bly en met die
Here aangaan nie. As Satan sy sin kon kry, sou ons nie hier
gewees het nie, want beide in onsself en in Satan het ons
elke denkbare ding gevind wat teen Christus is, om dit vir
ons onmoontlik te maak om met die Here voort te gaan.
Alles in ons eie is geestelik teen ons. Alles in Satan is teen
ons, en alles wat hy kan gebruik, word in die stryd gewerp
vir ons ondergang. Maar ons is hier, en dit is die bewys dat
Christus in ons 'n lewende krag is,  en dit word gevind -
alhoewel nog nie in volheid nie - in ervaring, in werklikheid,
en nie net in ons aanvoel daarvan nie.  Ons wil  graag die
sensasies van hierdie groot krag hê, om dit te voel, maar
nee, daar is dikwels die verberging van Sy krag, en dit kom
net uit in feite - dikwels in redelik langtermyn feite.



57
Die Geaardheid van Christus Binne My.
Mag, intelligensie, kennis, en dan geaardheid. Dit is een van
die realiteite van die Christelike lewe. Wanneer Christus
binne  is,  het  ons  'n  heeltemal  ander  gesindheid.  Ons  is
geneig tot nuwe dinge,  geneig op nuwe maniere.  Ja, ons
geaardheid het verander. Die dinge wat ons eens as ons
lewe gesien het, trek ons nie meer aan nie. Ons is nie meer
geneig tot hulle nie. Dit is die wêreld se probleem met die
Christen:  “Waarom doen jy nie dit, dat en die ander
nie?” En die enigste antwoord wat ons kan gee, maar wat
hulle nooit bevredig nie, is: “Ek het alle smaak vir daardie
soort  ding  verloor.  Ek  is  nie  meer  so  nie.  Ek  het
heeltemal 'n geaardheid in 'n ander rigting.” Dit is so:
'n  ander  gesindheid  -  Christus  binne-in.  Dit  is
Christenskap!
Jy sien, Moses sê: “Jy moet dit doen, en jy moet die
doen, en jy moet dit nie doen nie, en jy moet die nie
doen nie”; en my gesindheid is heeltemal teenoorgestelde
as die van Moses. Moses sê:  “Jy moet dit doen” - ek wil
dit nie doen nie. Dit kan heeltemal reg wees, dit mag van
God af gekom het, maar ek vind dit net nie in my aard, in
my ingesteldheid, om dit te doen nie. 



58
Moses  het  gesê:  “Ek  mag  dit  nie  doen  nie”, en  my
gesindheid sê: “Ek wil dit doen - dit is net die ding wat
ek wel wil doen!” Op een of ander manier, in myself is ek
in alle opsigte net soos God.
Wat is die oplossing vir die Wet? Christus  in  jou.  As
Christus in jou is, dan sal jy geneig wees om te doen wat
God wil  hê  jy  moet  doen,  en  jy  sal  die  Wet  vervul.  As
Christus in jou is, sal jy geen geneigdheid hê om te doen
wat God nie wil hê jy moet doen nie, en jy sal weer die Wet
vervul. Maar, jy sien, jy vervul dit heeltemal op 'n ander
basis.  Jy  vervul  dit,  nie  omdat  Moses  dit  gesê  het  nie,
maar omdat Christus in jou is. Nie omdat jy moet nie, maar
omdat  Christus  jou  'n  ander  gesindheid  gee.  Dit is  die
evangelie, die goeie nuus, van die inwonende Christus.

Die Werk van die Heilige Gees Binne My.
Nou,  wanneer  jy  na  die  lering  oor  die  Heilige  Gees  in
hierdie  brief  draai,  vind  jy  dat  dit  op  dieselfde  ding
neerkom. Christus in jou is die Heilige Gees se standaard
en Hy werk in jou op grond van die inwonende Christus om
jou in lyn te bring met Christus, om jou op te bou volgens
die Christus wat in jou is. Die Heilige Gees is die energie
van  Christus  in  die  binneste,  die  energie  om  ons  soos
Christus te maak, om ons in staat te stel om soos Christus
te wees.



59
Daarom vervullers te wees van alles wat reg is in die oë van
God,  en  vermyders  van  alles  wat  nie  is  nie.  Daar  is  'n
energie deur die Heilige Gees om dit te doen. Die apostel
praat oor die vrug van die Gees.

GALASIËRS 5:22-23.
“Maar die vrug van die Gees is liefde, blydskap, vrede,
lankmoedigheid,  vriendelikheid,  goedheid,  getrouheid,
sagmoedigheid, selfbeheersing. Teen sulke dinge is die
wet nie.”

Die Gees, sien jy, is binne, en Hy is die Gees van Christus
van binne om te veroorsaak dat die vrugte van Christus in
ons gedra sal word, of, sal ons sê, die vrug van Christus wat
homself op al hierdie baie maniere vertoon. 
Die  vrug  van  Christus  is  "liefde,  vreugde,  vrede,
lankmoedigheid,  vriendelikheid,  goedheid,  getrouheid,
sagmoedigheid, selfbeheersing", die vrug van die magtige
energie van die Gees van Christus in ons binneste. 
En  wat  van  die  wet? Ja,  die  Gees  werk  volgens  wet.
Voordat hy klaar is, sê die apostel daardie geweldige ding,
daardie verskriklike ding:



60
GALASIËRS 6:7-8.
“Moenie dwaal nie; God laat Hom nie bespot nie; want
net wat die mens saai, dit sal hy ook maai. Hy wat in
sy vlees saai, sal uit die vlees verderf maai; maar hy
wat in die Gees saai, sal uit die Gees die ewige lewe
maai.”

Die wet van die Gees, sien jy, is dit. Saai, en jy maai; wat jy
saai, maai jy. Saai in die Gees, en jy maai die ewige lewe. As
jy na die Gees saai - dit wil sê net in figuurlike taal, As jy
aanpas by die Gees se energie, die Gees se wet, die Gees
se regering, of aan Christus in jou - sal jy Christus maai,
sal jy lewe maai. Daar is 'n wet hier, en “vry van die Wet”
beteken nie dat ons vrygemaak is van enige noodsaaklikheid
om  te  erken  dat  God  Sy  heelal,  ons  liggame  en  siele,
volgens beginsels gevorm het nie, maar dit beteken wel dit,
dat  Christus  in  ons  dit  vir  ons  moontlik  maak  om  die
beginsels te gehoorsaam, terwyl ons dit andersins heeltyd
sou oortree.
"Die evangelie wat ek verkondig", sê  Paulus: “dit kom
immers  hierop  neer  -  na  al  jou  argumente  oor
wettisisme en Judaïseerders en die res, kom dit daarop
neer: - "Christus leef in my".” Dit is goeie nuus, dit is
hoop - alles is moontlik!



61
4.PAULUS SE EVANGELIE IN EFESIËRS.

EFESIËRS 1:13.
“in  wie  julle  ook,  nadat  julle  die  woord  van  die
waarheid, die evangelie van julle redding, gehoor het, in
wie julle, nadat julle ook geglo het, verseël is met die
Heilige Gees van die belofte, wat die onderpand is van
ons  erfdeel  om sy eiendom te verlos  tot  lof van sy
heerlikheid.”

EFESI  Ë  RS 3:6-7.
“dat die heidene mede-erfgename is en medelede van
die  liggaam  en  mededeelgenote  aan  sy  belofte  in
Christus  deur  die  evangelie  waarvan  ek  ‘n  dienaar
geword het, volgens die gawe van die genade van God
wat aan my gegee is ooreenkomstig die werking van sy
krag.”

EFESIËRS 6:15.
“en as  skoene aan julle  voete die  bereidheid vir  die
evangelie van vrede.”

EFESIËRS 6:19-20.
“en vir my, sodat ‘n woord my gegee mag word as ek my
mond oopmaak om met vrymoedigheid die verborgenheid
van die evangelie bekend te maak, 



62
waarvoor ek ‘n gesant is in kettings, sodat ek daarin
vrymoediglik mag spreek soos ek moet spreek.”

Wanneer ons  “die Evangelie volgens Paulus” in die brief
aan die Efesiërs kom oorweeg, vind ons dat ons die woord
“evangelie” vier keer in die selfstandige naamwoord het.
Baie mense het die idee dat wanneer jy die brief aan die
Efesiërs  bereik  het  jy  die  evangelie  agtergelaat,  is  jy
verder as  die  evangelie,  jy  moet  regtig  nou  'n  lang  pad
verby die evangelie gekom het. Ek dink nie ons kan verder
as hierdie brief kom wat Goddelike openbaring betref nie,
soos ons sal sien, neem dit ons inderdaad 'n baie lang pad in
Goddelike  dinge,  maar  dit  is  steeds  die  evangelie.  Die
evangelie  is  iets  baie  groots,  baie  omvattend,  inderdaad
baie verreikend. Dit laat ons daarop let dat die brief aan
die Efesiërs die letter van superlatiewe is. 'n Ekspressiewe
byvoeglike naamwoord het die afgelope jare in die mode
gekom,  waardeur  mense  die  idee  probeer  oordra  dat  'n
ding baie groot is, of van die hoogste gehalte is. Hulle sê
dit is “super”. Nou hier, in hierdie brief, is alles - mag ek
die woord gebruik? -  “super”! Die hele brief is geskryf in
terme  van  wat  superlatief  is;  en  ek  moet  dit  as
vanselfsprekend aanvaar dat jy  iets  kan onthou van wat
hier is. Superlatiewe hou verband met byna alles in hierdie
brief. 



63
Daar  is  die  superlatief  van  tyd. Tyd  is  heeltemal
getransendeer:  ons  word  in  die  ryk  van  tydloosheid
ingeneem. Deur hierdie brief word ons teruggeneem na die
ewige  verlede,  voor  die  grondlegging  van  die  wêreld,  en
verder na die ewigheid wat kom, tot in die eeue van die
eeue. Dit is die superlatief van tyd – verbygaande tyd.
Daar is die superlatief van ruimte. Een frase loop deur
hierdie brief - "in die hemele". Wanneer jy in die hemele
kom,  is  jy  net  verstom  oor  die  grootheid  van  die
uitgestrektheid. In die natuurlike ryk is dit waar, is dit nie,
selfs  van  die  baie  beperkte  “aardse  hemele”, soos
verteenwoordig deur die aarde se atmosfeer. As jy baie
per vliegtuig reis, gaan jy deur die lughawens en sien die
vliegtuie kom en gaan, kom en gaan, elke paar minute, die
hele dag lank en die hele nag lank en dag na dag - en tog
wanneer jy  opstyg  in  die  lug  ontmoet jy  selde  'n  ander
vliegtuig. Dit is nogal 'n gebeurtenis om 'n ander vliegtuig
in  die  lug  verby te  steek,  so groot is  die  hemele in  hul
uitspansel. En hierdie brief is geskryf in die ryk van die
superlatiewe  van  die  ruimte,  in  die  geestelike  hemele,
heeltemal bo die beperkings van die aarde.



64
Daar is die superlatief van mag. Daar  is  een  klousule
hier, so bekend aan ons, wat dit raak:

EFESIËRS 1:19.
“en wat die uitnemende grootheid van sy krag is vir ons
wat glo, na die werking van die krag van sy sterkte.”

Daar is baie oor daardie krag,  superlatiewe krag, en die
werking daarvan, in hierdie brief.
Hierdie brief in inhoud die letter van die superlatief.
Hoe om dit te benader en te verduidelik is uiters moeilik.
Jy  sien,  sommige  van  ons  praat,  hou  toesprake,  gee
adresse, oor hierdie brief aan die Efesiërs - en dit is net
'n klein briefie sover dit werklike hoofstukke of woorde
betref - vir meer as veertig jaar, en ons het nie nog naby
die einde daarvan gekom nie. Ek daag u uit om die inhoud
van hierdie brief uit te put. Dit maak nie saak hoe lank jy
daarmee aanhou nie - jy sal altyd voel: “Ek het dit nog nie
begin verstaan nie”. Maar wanneer jy daarna kyk en dit
oorweeg, vind jy dat jy in die ryk van superlatiewe is wat
inhoud betref, en dit begin met;

EFESIËRS 1:3.
“Geseënd is  die  God en Vader van  onse  Here Jesus
Christus  wat  ons  geseën  het  met  alle  geestelike
seëninge in die hemele in Christus,”



65
Weereens, dit is in die ryk van die super-alledaagse.
Die aarde hier word 'n baie klein dingetjie,  en alles wat
daarin aangaan. Al sy geskiedenis en alles wat hier is word
inderdaad baie klein. Die aarde is heeltemal getransendeer.
Dit is superrassig, soos ons binne 'n oomblik sal sien. Dit
gaan nie net oor een ras of twee rasse nie. Dit is alles een
ras hier.
Dit is bonatuurlik. Kyk weer, en jy vind dat alles hier op 'n
vlak is wat heeltemal bo die natuurlike is. Jy kan dit nie
natuurlik  begryp,  of  verduidelik  nie.  Dit  is  Goddelike
openbaring.  Dit  is  deur  “die  Gees  van  wysheid  en
openbaring”.  Dit  is  bonatuurlik.  Die  kennis  wat  hier  is,
word bonatuurlik verkry.
En wat sal ek meer sê oor die  “super”? Die lys kan baie
maklik  uitgebrei  word.  Het  ek  genoeg  gesê?  Kan  ek
voortgaan om uit te wys in watter gebied dit is,  watter
reeks? Jy sien, jy het 'n paar baie goeie verse hier. Ek gee
vir jou drie van hulle.

EFESIËRS 3:8.
“Aan my, die geringste van al die heiliges, is hierdie
genade gegee om onder die heidene die evangelie van
die onnaspeurlike rykdom van Christus te verkondig,”



66
Hierdie brief is geskryf in terme van die ondeursoekbare,
die onnaspeurbare.

EFESIËRS 3:19.
“en  die  liefde  van  Christus  te  ken  wat  die  kennis
oortref, sodat julle vervul kan word tot al die volheid
van God.”

"Die kennis-oortreffende liefde van Christus". Hier het
ons die onverstaanbare.

EFESIËRS 3:20.
“En aan Hom wat mag het om te doen ver bo alles wat
ons bid of dink, volgens die krag wat in ons werk,”

Hier is dit die transendentale. Dit is groot woorde, maar jy
het deurgaans groot woorde nodig vir hierdie brief, en ek
poog om 'n indruk op jou te maak.
Die grootste krisis in godsdiensgeskiedenis.
Hierdie  brief  verteenwoordig  in  sy  inhoud  miskien  die
grootste  krisis  in  die  godsdiensgeskiedenis.  Dit  sê  baie.
Daar was baie krisisse in die godsdiensgeskiedenis, en baie
groot, maar hierdie brief verteenwoordig die grootste van
almal. 



67
Voordat die Here Jesus uit die dood opgewek is en na die
Hemel  gegaan  het,  en  die  Heilige  Gees  op  Pinksterdag
gekom het, was daar net twee klasse mense op die aarde.
Die hele menslike geslag was verdeel in twee klasse mense,
die heidene en die Jode. Toe die Heilige Gees gekom het,
het 'n derde klas ontstaan wat, vanuit God se oogpunt, nie
nie-Jood of Jood is nie: dit is die Kerk van God. Hulle word
uit  die  nasies  van  heidene  geneem  en  onder  die  Jode
uitgehaal, maar wat God betref, is hulle nie Jood of nie-
Jood nie, of soos Paulus dit stel,  "nie Jood of Griek nie"
(Gal. 3:28). “Griek” was 'n verteenwoordigende woord wat
die  heidene  beskryf  het  en  deur  hulle  verstaan  was.
Wanneer die Here Jesus weer kom, tydens die wegraping,
en die Kerk wegneem, sal die twee ander hier bly. Daar sal
'n terugkeer in die aarde wees na wat voorheen was. Die
hele wêreld sal weer verdeel word in heidene en Jode. So
hierdie wat ontstaan het op die dag van Pinkster, hierdie
derde en geestelik  heeltemal  aparte klas mense wat die
Kerk genoem word, verteenwoordig die grootste van alle
krisisse in die menslike geskiedenis om hierdie rede, en op
hierdie manier - dat daardie Kerk nie iets net is nie van
aardse  geskiedenis.  Die  Apostel  maak  dit  heeltemal
duidelik, reg aan die begin van hierdie Efesiese brief, dat
hierdie Kerk sy bestaan gehad het in die voorkennis van
God voor die wêreld was.  Hierdie Kerk is  'n bo-tydelike
ding, transendeer alle tye en transendeer die aarde. 



68
Hierdie Kerk, maak die Apostel duidelik, sal daar wees in
die  eeue  van  die  eeue,  steeds  bo-tydelik,  bo-aards,
wanneer Jode en heidene voortgaan. Ja, daar sal geredde
nasies op die aarde wees, maar hierdie ander gaan voort in
'n verhouding wat heeltemal buite hierdie wêreld en buite
die  tyd  is,  en  dit  is  aangaande  hierdie  spesifieke  klas,
hierdie volk, hierdie Kerk, dat al hierdie dinge in hierdie
brief gesê word. Dit is hierdie Kerk wat die karakter van al
hierdie superlatiewe aanneem. Dit is self iets superlatiefs,
dit is die hoogste ding in die ekonomie van God, dit is die
hoogste  ding  in  al  God  se  soewereine  aktiwiteite  van
ewigheid tot ewigheid.  Ons leef in die bedeling van iets
absoluut transendent – God neem uit die nasies, beide Jood
en nie-Jood, hierdie volk wat die Kerk genoem word, wat
“die liggaam van Christus” is.
'n Superlatiewe vaartuig en 'n superlatiewe roeping.
Nou  het  hierdie  superlatiewe  vaartuig  of  instrument  of
mense 'n superlatiewe of transendente roeping. Die Jode
het 'n aardse roeping gehad om 'n aardse doel te dien, 'n
roeping van tyd op hierdie aarde. Baie glo baie sterk dat
hulle nog so 'n doel moet dien. Daar is ander, en onder hulle
uitstaande Bybelleraars, wat glo dat die dag van die Jood
verby is soos in die ekonomie van God, en dat alles nou na
die Kerk oorgedra is weens die Jood se mislukking. 



69
Ek glo dat God glad nie klaar is met die volk Israel nie,
maar deel op hierdie oomblik net met die kerk. Die feit bly
staan dat die Jode opgewek is om 'n aardse en tydelike
doel in die ekonomie van God te dien. Maar hierdie Kerk,
ewig  gered -  ewig  uitverkies,  soos  die  Apostel  sê,  in
Christus  Jesus  voordat  die  wêreld  was  -  dit  het  'n
superlatiewe roeping om die doel van God in die Hemel te
dien. Dit is iets tydloos, superlatief in roeping, in doel. Dit
is 'n geweldige ding wat hier gebeur. Ons het dit dikwels so
gestel, en dit is inderdaad wat die brief aan die Efesiërs
leer - ons moet dit tans op 'n ander manier aanraak - dat
hierdie  wêreld,  wat  sy  gedrag  betref,  deur  'n  hele
geestelike hiërargie beïnvloed word. Selfs manne wat nie
'n  groot  mate  van  geestelike  onderskeidingsvermoë  het
nie,  manne  aan  wie  ons  beswaarlik  as  Christenmans  sou
dink, in die wesenlike sin van wedergebore kinders van God,
het dit erken en gesien, dat agter die gedrag van hierdie
wêreld daar is een of ander sinistere krag, een of ander
bose mag, een of ander goddelose intelligensie. Hulle kan
huiwer  om  dit  te  noem,  om  dit  Satan,  die  Duiwel,
ensovoorts te noem, maar die Bybel noem dit net so. Agter
die verloop van hierdie wêreld se geskiedenis, soos ons dit
ken  -  agter  die  oorloë,  die  wedywering,  die  haat,  die
bitterheid,  die  wreedheid,  al  die  botsing  en  geraas  van
belange, en alles anders - is daar 'n bose intelligensie.



70
'n  Mag  wat  werk,  'n  hele  stelsel  wat  poog  om  die
heerlikheid van God in  Sy skepping te  verwoes.  En daar
word hier gesê dat daardie hele stelsel in wat genoem word
"die hemele", dit wil sê, iets bo die aarde is, in die lug, as
jy wil,  in die einste atmosfeer. Soms kan jy dit aanvoel.
Soms kan jy amper “die atmosfeer met 'n mes sny”, soos
ons sê. Soms weet jy daar is iets in die lug wat goddeloos,
boos is. Jy kan dit nie net jou vinger daarop sit nie. Daar is
iets agter die mense, iets omtrent die situasie wat anders
is. Dit is baie werklik – soms lyk dit amper tasbaar, jy kan
dit amper ruik – iets boos en onheilig. Dit is dit wat hierdie
wêreldstelsel  en  orde  beheer.  Wat  nou  hier  in  hierdie
brief  is,  is  dit,  dat  hierdie  Kerk,  ewig  verwek,  vooraf
bekend, uitverkies en tot stand gebring in sy begin op die
dag van Pinkster, en geestelik groei deur die eeue sedert -
hierdie  Kerk  moet  die  plek  inneem  van  daardie  bose
regering bo hierdie aarde. Dit is om dit af te sit en uit sy
domein te verdryf, en self daardie plek in te neem om die
invloed te wees wat hierdie wêreld in die eeue wat kom
regeer.  Dit  is  die  leer  hier,  'n  superlatiewe  roeping,  'n
superlatiewe  posisie,  vanweë  'n  superlatiewe  volk  in  hul
aard. Daar is iets anders aan hulle as ander mense. Dit is
die geheim van die ware Christelike lewe – van die ware in
Christus: daar is iets aan hulle wat anders is.



71
Vir  hierdie  wêreld  is  Christene  'n  probleem  en  'n
raaisel. 
Jy kan hulle nie in enige aardse klas plaas nie. Jy kan nie
net 'n  Christen in  'n  hokkie  plaas  nie.  Op een of ander
manier ontwyk hulle jou heeltyd. Jy kan hulle nie uitmaak
nie. Nou, in hierdie brief praat Paulus allereers van daardie
superlatiewe  roeping,  en  dan  sê  hy  dat,  vanweë  die
grootsheid van daardie roeping, hierdie Kerk daarvolgens
moet optree.

EFESIËRS 4:1.
“Ek vermaan julle dan, ek, die gevangene in die Here,
om te wandel waardig die roeping waarmee julle geroep
is,”

Gedrag  moet  by  roeping  aangepas  word. O,  daardie
Christenmense het hulle ooreenkomstig hulle roeping gedra
- tot hulle groot, ewige, hemelse roeping! Maar as gevolg
van hierdie roeping, hierdie bestemming, hierdie posisie, is
daardie  magtige  bose  hiërargie  op  sy  laaste  gestel  om
hierdie vaartuig genaamd die Kerk te vernietig, en daarom
is daar 'n geweldige en verskriklike konflik aan die gang in
die lug oor hierdie ding , en Christene ontmoet dit. 



72
Hoe meer jy probeer om volgens jou roeping te lewe, hoe
meer  besef jy  hoe  moeilik  dit  is,  en  wat  daar  teen jou
gestel word. Dit is hewige en bitter geestelike konflik.
Superlatiewe hulpbronne.
Nou, merk julle, dit is wat Paulus die evangelie noem – dit
alles  is  die  evangelie!  Het  jy  al  ooit  so  'n  idee  van  die
evangelie  gekry?  het  jy  ooit  aan  die  evangelie  in  sulke
terme gedink? Ja,  dit  is  steeds die evangelie,  dieselfde
evangelie, nie 'n ander nie, dieselfde. Nou, omdat dit alles
waar is wat die evangelie betref, is die eise sekerlik baie
groot.  Die  reaksie  van  so  baie,  wanneer  jy  dinge  soos
hierdie sê, is: “Ag, ek kan nie daarby uitkom nie - dit is
heeltemal buite my bereik, dit is te veel vir my, dit is
oorweldigend, dit  is  geweldig!  Gee my die  eenvoudige
evangelie!” Maar  ek  wonder  of  ons  besef  waarby  ons
onsself betrek as ons so praat. Want dit is net daar waar
die ware aard van die evangelie in hierdie hele brief inkom.
Ja, die roeping is groot, is geweldig. Die gedrag moet op 'n
hoë vlak wees. Die konflik is hewig en bitter. En dit stel
geweldige  eise.  As  dit  die  evangelie  is,  hoe  sal  ons  dan
daarteen opstaan, hoe sal ons dit in die gesig staar, hoe sal
ons daarteen opstaan, hoe sal ons daardeur kom? Wel, ons
kom  terug  na  die  frase  waarop  ek  die  hele  brief  mee
opsom. 



73
Dit is hier:  "tot 'goeie nuus' die onnaspeurlike rykdom
van Christus". Dit word in ons Bybels met “preek” vertaal,
maar  dit  is  dieselfde  woord,  soos  jy  weet,  in  die
werkwoordvorm.  "Tot  'goeie-nuus'  die  onnaspeurlike
rykdom van Christus". Die goeie nuus is dat die rykdom
ondeursoekbaar  is!  O,  dit  is  iets  vir  ons  om  ons  in  te
verheug, hard gedruk, hard gestel, voel ons ons sal nooit
daarby uitkom nie,  nooit daarmee kan voortgaan nie.  Die
superlatiewe rykdom is vir 'n superlatiewe roeping en vir 'n
superlatiewe  konflik  en  vir  superlatiewe  gedrag.
"Ondeursoekbare  rykdom". Dit  is  nou  'n  kenmerkende
woord wat jy deur hierdie brief verstrooi vind.  Rykdom!
Rykdom! In hoofstuk 1, vers 7, is dit  “die rykdom van sy
genade”. Daardie  frase  word  vergroot  in  2:7  -  "die
uitnemende rykdom van sy genade". En dan in 1:18 is dit
die  erfenis  - "die  rykdom van die  heerlikheid  van sy
erfdeel in die heiliges". Dit beteken net dat die heiliges
die erfdeel van Jesus Christus is, en in hulle, in Sy Kerk,
het Hy 'n geweldige rykdom. Nou, as Hy rykdom in hierdie
Kerk gaan hê, is dit Hy wat die rykdom moet voorsien, en
dit is  "volgens die rykdom van sy genade" dat Hy  "die
rykdom van sy erfenis"  in die Kerk sal vind. Daar word
baie  meer  daaroor  gesê.  In  3:16  word  die  woord  weer
gebruik  –  “die  rykdom  van  sy  heerlikheid”. Rykdom!
Rykdom! Baie goed, as die eise groot is, is daar 'n groot
aanbod. 



74
As  die  behoefte  superlatief  is,  is  die  hulpbronne
superlatief. Dit alles sit en dui die basis en die hulpbronne
van die Kerk vir sy roeping, vir sy optrede en vir sy konflik
aan. So wat is  “die evangelie volgens Paulus” in die brief
aan  die  Efesiërs?  Dit  is  die  evangelie  van  die
"onnaspeurbare rykdom" vir superlatiewe eise, en as jy dit
gesê het, word jy in 'n magtige oseaan gelos. Gaan weer na
die brief, lees dit noukeurig deur, let daarop. Ja, hier is 'n
hoë standaard, hier is groot eise, geweldige dinge hier in
die vooruitsig, maar daar is ook die rykdom van Sy genade,
die onnaspeurlike rykdom van Sy genade vir dit alles. Daar
is  die  rykdom  van  Sy  heerlikheid:  dit  word  so  gestel  -
"volgens die rykdom van sy heerlikheid". Nou, as jy God
se rykdom in heerlikheid kan verken, peil, uitput, dan plaas
jy 'n sekere beperking op moontlikhede en potensiaal. Maar
as  jy,  nadat  jy  alles  gesê  het  wat  jy  in  menslike  taal
probeer sê het, soos die Apostel hier gedoen het, vind dat
jy nie genoeg superlatiewe tot jou beskiking het wanneer
jy praat oor die hulpbronne wat in God is deur Christus
Jesus nie , dan is alles moontlik - volgens die rykdom van sy
genade en van sy heerlikheid.  Dit is 'n evangelie, is dit
nie? Dit  is  tog  goeie  nuus,  dit  is  goeie  nuus!  En,  liewe
vriende, ons sal deurkom - en ons behoort nie net deur te
krap nie. As dit so is, behoort ons superlatief deur te kom.
Die Here bring ons in die goeie van die superlatiewe van die
evangelie, van die goeie nuus.



75

5.PAULUS SE EVANGELIE IN DIE BOEK
FILLIPENSE.

Ons  gaan  voort  met  ons  ondersoek  na  wat  die  apostel
bedoel  het  met  sy  woorde "die  evangelie  wat  ek
verkondig", neem  ons  die  briefie  wat  Paulus  aan  die
Filippense geskryf het, in ons hande. Alhoewel dit een van
die laaste geskrifte van die Apostel was - dit is geskryf
vanaf sy gevangenskap in Rome kort voor sy teregstelling,
aan die einde van 'n lang, vol lewe van bediening en werk -
vind ons dat hy steeds van alles praat as  “die evangelie”.
Hy het nie uit die evangelie gegroei nie, hy het nie verder
as die evangelie gekom nie. Inderdaad, aan die einde is hy
meer as ooit bewus van die rykdom van die evangelie wat
ver buite hom is.

Hier is die verwysings wat hy in hierdie brief na die
evangelie maak.

FILLIPENSE 1:3-5.
“Ek dank my God elke maal as ek aan julle dink— en ek
bid altyd in al my gebede vir julle almal met blydskap—
oor julle gemeenskap aan die evangelie van die eerste
dag af tot nou toe,”



76
FILLIPENSE 1:7.
“soos dit vir my reg is om dit van julle almal te dink,
omdat ek julle in my hart dra, aangesien julle almal in
my boeie sowel as in die verdediging en bevestiging van
die evangelie my  deelgenote in die genade is.”

FILLIPENSE 1:16-18.
“die  eerste  verkondig  Christus  uit  naywer,  nie  met
suiwer bedoelinge nie, met die mening om aan my boeie
verdrukking  toe  te  voeg;  maar  die  ander  uit  liefde,
omdat hulle weet dat ek bestem is tot die verdediging
van die evangelie. Maar wat maak dit? In alle geval, op
allerlei wyse, of dit onder ‘n skyn of in waarheid is,
word Christus verkondig; en hierin verbly ek my en sal
ek my ook verbly.”

FILLIPENSE 2:22.
“Maar julle ken sy beproefdheid, dat hy, soos ‘n kind
teenoor sy vader, saam met my in die evangelie gedien
het.”

FILLIPENSE 4:3.
“En  ek  vra  jou  ook,  opregte  metgesel,  wees  hierdie
vroue behulpsaam wat met my saam gestry het in die
evangelie, ook saam met Clemens en my ander mede-
arbeiders wie se name in die boek van die lewe is.”



77
FILLIPENSE 4:13-15.
“Ek is tot alles in staat deur Christus wat my krag gee.
Nogtans het julle goed gedoen toe julle deel gehad het
in my verdrukking. En julle, Filippense, weet ook dat in
die  begin  van  die  evangelie,  toe  ek  van  Macedónië
vertrek  het,  geen  gemeente  deel  gehad  het  in  my
rekening  van  uitgawe  en  inkomste  nie,  behalwe  julle
alleen.”

Jy sien daar is baie oor die evangelie in hierdie briefie. Ek
sê “klein” briefie. Hierdie brief is soos 'n pragtige juweel
in die kroon van Jesus Christus, of soos 'n pragtige pêrel
waarvan  die  kleure  die  resultaat  is  van  pragtige  pyn  en
lyding. Dit is iets baie duur en baie kosbaar. Wat werklike
hoofstukke en verse betref, is dit klein. Dit is een van die
kleinste  van  Paulus  se  briewe,  maar  in  sy  intrinsieke
waardes  en  waarde  is  dit  geweldig,  en  as  'n  werklike
uiteensetting van wat die evangelie is, is daar min, indien
enige, dinge in die Nuwe Testament wat daarmee vergelyk
kan word. Waartoe ons werklik in hierdie brief kom, is nie
net 'n uiteensetting van wat die evangelie in werklikheid is
nie, maar 'n voorbeeld van wat die evangelie in effek is.
Kyk weer daarna, bedink dit met openheid van hart, en ek
dink  jou  uitspraak  sal  wees  -  dit  moet  sekerlik  wees  -
“Wel, as dit die evangelie is, gee my die evangelie! As
dit die evangelie is, is dit iets wat die moeite werd is!” 



78
Dit is sekerlik die effek van die lees van hierdie briefie.
Dit  is  'n  wonderlike  voorbeeld  van  die  evangelie  in
uitdrukking.
Die brief van die vreugde van triomf.
Maar soos  ons  dit  lees,  vind  ons  dat  dit  homself  hierin
oplos. Dit is, miskien meer as enige ander brief in die Nuwe
Testament, die letter van die vreugde van triomf. Vreugde
loop dwarsdeur hierdie brief. Die Apostel is tot oorlopens
toe  vol  vreugde.  Dit  lyk  asof  hy  skaars  in  staat  is  om
homself te bedwing. In die laaste hoofstuk het ons gepraat
van sy superlatiewe met betrekking tot die groot roeping
van  die  Kerk  in  die  evangelie.  Hier  vind  die  apostel  dit
moeilik om homself uit te druk oor sy vreugde. Kyk net na
die eerste woorde, sy inleiding, en sien. Maar dit loop reg
tot  die  einde.  Dit  is  die  brief  van  Paulus  se  vreugde in
Christus, maar ook die vreugde van triomf, en triomf in 'n
drievoudige  rigting.  Die  triomf  van  Christus;  triomf  in
Paulus; en triomf in die Christene by Filippi. Dit som eintlik
die hele brief op: die drievoudige triomf met sy vreugde
en uitbundige uitvloei.
Die triomf van Christus.
Eerstens, triomfeer in Christus en van Christus. Dit is in
hierdie  brief  wat  Paulus  vir  ons  daardie  weergalose
onthulling gee van die groot siklus van verlossing.



79
Die  verhewe  koers  wat  die  Here  Jesus  in  Sy
verlossingswerk ingeslaan het.  Ons sien Hom eerstens in
die plek van gelykheid met God. Gelyk met God, en alles
wat dit beteken – alles wat dit beteken vir God om God te
wees.  Hoe wonderlik is  dit  nie!  -  hoe vol,  hoe hoog,  hoe
majestueus,  hoe  heerlik!  Paulus  sê  hier  dat  Jesus  daar
gelyk met God was. En dan, “wat dit nie iets geag het om
aan vas te hou, om vas te vat, hierdie gelykheid met
God nie, het Hy Homself leeggemaak”. Hy het Homself
van dit alles leeggemaak, dit laat gaan, dit eenkant gelê, dit
prysgegee.  Dink  net  aan  wat  Hy  in  ruil  gaan  hê.  Dit  is
gedagtes wat byna onmoontlik is om te begryp. God, in al
Sy oneindige volheid van krag en majesteit van mag, in Sy
heerskappy van  heerlikheid en  ewige  volheid,  wat  mense
van Sy eie skepping, selfs die gemeenste van hulle, toelaat
om op Hom te spoeg, om te spot. Hy het dit eenkant gelê.
Hy  het  Homself  ontledig  en  die  gestalte  van  'n  mens
aangeneem, die gestalte van 'n mens gevind, en nie net dit
nie, maar nog steeds laer in hierdie siklus - die vorm van 'n
slaaf, 'n slaaf-man. 'n Slaaf is iemand wat geen persoonlike
regte het nie. Hy het geen vryheid van lewe nie, hy het
geen titel nie. Hy word nie toegelaat om self te kies, om sy
eie pad te gaan nie, en nog baie meer. Paulus sê hier dat
Jesus die gestalte van 'n slaaf aangeneem het. 



80
En  dan  sê  hy  verder  dat  “Hy  Homself  verneder  het,
gehoorsaam geword  het  tot  die  dood toe”: en  nie  'n
heerlike dood daarby nie, nie 'n dood waaroor mense praat
in terme van lof en bewondering nie.  “Ja”, sê die apostel,
“dood aan 'n kruis”  - die skandelikste, skandelike dood,
met alles wat dit beteken het. Jy sien, die Joodse wêreld,
die godsdienswêreld, van daardie dag, het dit in hulle Boek
laat skryf dat hy wat aan 'n boom hang, deur God vervloek
is. Jesus was gehoorsaam tot die punt dat hy gevind is in
die plek van iemand wat deur God vervloek is. Dit is hoe
hulle na Hom gekyk het – as vervloek deur God. En wat die
res  van  die  wêreld  betref,  die  nie-Joodse  wêreld,  hulle
hele opvatting van dit wat aanbid moet word, was een wat
nooit verslaan kon word nie,  een wat nooit in 'n situasie
gevind kon word wat hom beskaamd sou maak nie, een wat
voor kon staan die wêreld as 'n sukses - dit was hul idee
van 'n god. Maar hier is hierdie Man aan die Kruis. Is Hy 'n
sukses?  Dit  is  geen  teken  van  sukses  nie.  Dit  is  geen
aanduiding van menslike krag nie. Dit is swakheid. Daar is
niks  eerbaars  daaraan  nie  –  dit  is  skandelik.  Dit is  die
mensdom op sy laagste.
En dan word die siklus omgekeer, en die Apostel breek hier
in, en sê:  "Daarom het God Hom ook uitermate verhoog
en aan Hom die Naam gegee wat bo elke naam is, sodat
in die Naam van Jesus elke knie sal buig".



81
Vroeër  of  later;  óf  graag  om  Hom  Here  te  erken,  óf
gedwing om dit te doen;  vroeër of later,  in  die besliste
raad van die Almagtige God, sal dit wees; "en elke tong sal
bely dat Jesus Christus die Here is tot eer van die
Vader." Wat 'n siklus! Wat 'n sirkel!  Wat 'n triomf! Jy
kan triomf nie voller of groter as dit vind nie, en Paulus
noem dit die evangelie. Dit is die goeie nuus van Christus
se geweldige triomf. Hy het in daardie kring geseëvier, en
al wat by die triomf ingesluit is, is die evangelie. Ons kan
nie bly staan om daaroor te tob, oor hoekom Hy dit gedoen
het, of wat Hy daardeur bewerkstellig het, wat Hy daarin
verseker het nie. Al wat die evangelie is. Maar die feit is
dat Christus op die manier 'n geweldige oorwinning behaal
het. In die hele sirkel van Hemel en aarde, van die hoogste
hoogte  tot  die  laagste  diepte,  het  Hy  geseëvier.  Paulus
vind onuitspreeklike vreugde daarin om daaroor na te dink.
Dit is wat hy die goeie boodskap noem, die evangelie –
triomf in Christus.
Triomf in Paulus se eie geestelike geskiedenis.
Paulus  kom  dan  self  in,  en  gee  vir  ons  in  hierdie  brief
heelwat  outobiografie.  Hy  vertel  ons  iets  van  sy  eie
geskiedenis  voor sy bekering,  oor wie hy was en wat hy
was, en waar hy was en wat hy gehad het. Natuurlik was dit
niks om te vergelyk met wat sy Here gehad het en laat
gaan het nie. 



82
Maar  Paulus  het  self,  as  Saulus  van  Tarsus,  baie  gehad
deur geboorte, deur erfenis, deur opvoeding, , deur status,
aansien ensovoorts. Hy het nogal baie gehad. Hy vertel ons
daarvan hier. Al waarmee die mens sou spog - hy het dit
gehad.  En  toe  ontmoet  hy  Jesus  Christus,  of  Jesus
Christus het hom ontmoet; en die hele ding, het hy gesê -
alles wat hy gehad en besit het - het in sy hande geword
soos as, soos vullis!  “Ek reken dit as drek”.  Baie mense
het  hierdie  valse  idee  oor  die  evangelie,  dat,  as  jy  die
evangelie  aanneem,  as  jy  'n  Christen  word,  as  jy  tot
bekering kom, of hoe jy dit ook al wil stel, jy alles gaan
moet verloor of prysgee. jy moet dit prysgee en jy moet
iets anders prysgee. As jy ’n Christen word, sal dit net een
lang storie wees van opgee, opgee, opgee, totdat jy vroeër
of later van alles afgestroop word. Luister! Hier is 'n man
wat baie meer gehad het as wat ek of jy ooit gehad het.
Ons kan nie in dieselfde straat met hierdie man staan in sy
natuurlike lewe, in alles wat hy was en alles wat hy gehad
het, en al die vooruitsigte wat hom as jong man voorgelê
was  nie.  Daar  is  baie  min  twyfel  dat,  as  Paulus  nie  'n
Christen  geword  het  nie,  sy  naam  in  die  geskiedenis
opgeneem was saam 'n paar ander baie bekende name van
sy tyd. Maar hy sê - nie in hierdie woorde nie, maar in baie
meer woorde as hierdie: “Toe ek die Here Jesus ontmoet
het, het daardie hele ding vir my soos drek geword.” 



83
Gee dit op? Wie sal enige opoffering vind om 'n kers op te
gee wanneer hulle die son gevind het?
Opoffering daarin? O, nee! “In vergelyking met Christus,
beskou ek dit net as die allergrootste drek”.
Wat 'n oorwinning! Wat 'n triomf! Jy sien, hierdie opgee
– wel, stel dit so, as jy wil – maar Paul is baie bly daaroor.
Dit is die punt. Dit is Paulus se vreugde, die vreugde van 'n
geweldige oorwinning in homself.
Triomf in Paulus se bediening.
Maar  verder,  hier  is  dit  die  verhaal  van  die  groot
oorwinning  in  sy  bediening,  in  sy  werk.  Ons  onthou  die
verhaal van hoe hy na Filippi gegaan het. Hy het besluit om
na Asië te gaan, om daar die evangelie te verkondig, en was
op pad, toe hy in daardie geheimsinnige voorsienigheid van
God wat homself eers daarna en nooit tevore verklaar nie,
verbied,  gekontroleer,  verhinder,  gestop  is.  Die  dag  is
afgesluit met 'n geslote pad, 'n gestopte reis. Hy was in
verwarring  oor  die  betekenis  hiervan,  hy  het  dit  nie
verstaan nie. Terwyl hy daardie nag op God gewag het, het
hy 'n visioen gehad. Hy het 'n man van Masedonië - Filippi
is in Masedonië - sien sê: "Kom oor na Masedonië en help
ons" (Hand. 16:9). En Paulus het gesê: "Ons het probeer
om uit te gaan... met die gevolgtrekking dat God ons
geroep het om die evangelie aan hulle te verkondig". 



84
Daarom het hy weggedraai van Asië af, na Europa gedraai
en na Filippi gekom. Soms kan teleurstelling en ontsteltenis
van planne die grondslag van 'n groot oorwinning wees. God
kan baie kry deur ons gekoesterde planne opsy te sit en
alles vir ons deur mekaar te maak. - Maar ons gaan voort.
Paulus het na Filippi gekom. En die Duiwel het geweet dat
hy gekom het en aan die werk was en in werklikheid gesê
het:  “Nie  as  ek  dit  kan  voorkom nie,  Paulus!  Ek  sal
hierdie plek te warm maak vir jou om hier te bly!” En hy
het aan die werk gespring, en kort voor lank is Paulus met
sy metgeselle  in  die  binneste  kerker van die  gevangenis
gegooi, hulle voete vasgemaak, kettings aan hulle, gebloei
van die slae wat hulle ontvang het. Wel, dit blyk nie veel te
sê vir Goddelike leiding nie! Waar is die oorwinning hierin?
Maar wag. Die einste tronkbewaarder en sy huishouding is
daardie  nag  gered.  Hulle  het  na  die  Here  gekom  en  is
gedoop. En toe Paulus, jare daarna, in hierdie ander tronk
in Rome, hierdie brief aan die heiliges geskryf het wat hy
in Filippi agtergelaat het, het hy in 'n frase soos hierdie
gestel:

FILLIPENSE 4:1.
“Daarom, my geliefde broeders, na wie ek ook verlang,
my  blydskap  en  kroon,  staan  so  vas  in  die  Here,
geliefdes.”



85
Ek hou daarvan om te dink dat die tronkbewaarder en sy
gesin hierby ingesluit is. "my geliefde broeders, na wie
ek ook verlang". 
En in dieselfde brief sê hy:
FILLIPENSE 1:12.
“En ek wil hê dat julle moet weet, broeders, dat wat
my  wedervaar  het,  eerder  op  bevordering  van  die
evangelie uitgeloop het,”

Dit is 'n prentjie van triomf, is dit nie? - die triomf in sy
lewe en in sy bediening.
Triomf in Paulus se lyding.
En hy het geseëvier in sy lyding. Hy sê iets oor sy lyding in
hierdie einste brief, die lyding wat op hom was terwyl hy
geskryf het, maar dit is alles in 'n noot en gees van ware
triomf.
Hy sê:

FILLIPENSE 1:20.
“volgens my reikhalsende verwagting en hoop dat ek in
niks beskaam sal word nie; maar dat Christus met alle
vrymoedigheid, soos altyd so ook nou, groot gemaak sal
word in my liggaam, of dit deur die lewe of deur die
dood is.”



86
Dit is triomf. Ja, dit is triomf, dit is vreugde.

FILLIPENSE 1:13.
“sodat my boeie openbaar geword het in Christus onder
die hele keiserlike lyfwag en by al die ander,”

'n Wonderlike ding, dit! Na Rome gebring, vasgeketting
aan 'n Romeinse soldaat, nooit meer as 'n sekere mate van
vryheid  toegelaat  nie  -  en  tog  kan  jy  hierdie  man  nie
stilmaak nie! Hy het iets wat heeltyd “sal uit” en hy sê dit
het deur die hele Keiserlike wag gegaan. As jy iets van die
Keiserlike wag geweet het, sou jy sê:  “Dit is triomf!”  In
die hoofkwartier van Caesar, en 'n Caesar soos hy was, is
die  evangelie  triomfantelik.  Daar  word  deur  die  hele
Keiserlike wag daaroor gepraat!  Ja,  daar is  triomf in sy
lyding, in sy boeie, in sy verdrukkinge. Dit is nie net woorde
nie.  Dit  is  'n  heerlike  triomf,  en  dit  is  die  evangelie  in
aksie, die evangelie in praktyk.
Triomf in die Filippiese Christene.
En hierdie triomf was nie net in Christus en in Paulus nie,
maar  in  die  Filippense.  Dit  is  'n  pragtige  brief  van  die
triomf van Goddelike genade in hierdie Filippense. Jy kan
dit eerstens sien in hul reaksie, en jy moet regtig iets van
Filippi weet in daardie dae. Jy kry net 'n klein idee uit wat
met Paul gebeur het. 



87
Jy  weet  van  die  heidense  tempel  met  sy  verskriklike
stelsel van vroulike slawe, en alles wat met daardie aaklige
ding verband hou. Terwyl Paulus en sy metgeselle deur die
strate  van  Filippi  gegaan  het,  het  een  van  hierdie  jong
vroue,  wat  beskryf  word  as  'n  gees  van  Python,  'n
waarsêende  demoon,  'n  ware  besit  van  Satan,  hulle
aanhoudend gevolg en uitgeroep. Dit is die soort stad wat
Filippi  was,  en  Paulus  vind  dit  moontlik  om 'n  brief  van
hierdie soort aan gelowiges in so 'n stad te skryf. Is dit
nie triomf nie?  Ek dink dat daar ooit 'n kerk in Filippi
moet wees, is iets, maar 'n kerk soos hierdie is iets meer.
En dit is nie net in hulle reaksie op die evangelie, wat hulle
so baie gekos het nie. Kyk weer na die brief en sien die
wedersydse liefde wat hulle vir mekaar gehad het. Dit is
inderdaad  'n  juweel  in  die  kroon  van  Jesus  Christus.
Hierdie brief is al Paulus se groot liefdesbrief genoem. Die
hele ding loop oor van liefde, en dit is as gevolg van die
liefde wat hulle vir mekaar gehad het. Liefde van hierdie
soort is  nie  natuurlik  nie.  Dit  is  die werk van Goddelike
genade in menslike harte. Dit spreek van 'n groot triomf.
As daar iets is  om by te voeg,  kan ons onthou dat,  toe
Paulus in nood was, dit hierdie mense was wat oor sy nood
gedink het en hulp gestuur het. Hulle is besorg oor die man
aan wie hulle so baie vir die evangelie verskuldig was. 



88
Wel, alles wat hierdie geweldige triomf uitmaak. Dit is 'n
triomfbrief, nie waar nie? Ons het ons punt bewys, dink
ek. Ek herhaal: Dit is die evangelie! 
Maar  Paulus  sê  dat  hierdie  mense  by  Filippi,  hierdie
gelowiges, voorbeeldig is – hulle is 'n voorbeeld, en wat ons
dus aan die einde van hierdie resensie moet doen, is om te
vra:  “Wat is die evangelie wat hierdie brief betref?”
Wat is die goeie nuus hier, die goeie nuus? Hoe kan hierdie
soort ding herhaal of gereproduseer word?'
Die geheim van die triomf.
Ons het nie te doen met mense van eienaardige deugde nie,
'n besonder goeie tipe mens.  Dit is  net die mens,  arme,
verswakte  mensdom.  Daaruit  kan  so  iets  herhaal,
weergegee word? Kan ons nou op so iets hoop? Dit sal goeie
nuus  wees  as  dit  aan  ons  bewys  kan  word  dat  daar  'n
manier is om hierdie situasie vandag weer te gee, nie waar
nie? Om te weet wat ons wel weet, sou dit goeie tyding
wees as dit aan ons gewys kon word dat dit nie net iets is
wat verband hou met 'n geïsoleerde geselskap van mense
wat  eeue gelede geleef het nie, maar dat dit vandag waar
kan wees - dat hierdie evangelie, hierdie goeie nuus is vir
ons. Hoe dan? Is daar 'n sleutelfrase in hierdie brief? Ons
het in ons studies in hierdie briewe probeer om alles in een
of ander kenmerkende frase van elkeen te versamel. 



89
Is daar so 'n frase in hierdie brief wat vir ons die sleutel
tot dit alles gee, die sleutel om onsself in Christus se groot
oorwinning in te gaan en al die waarde daarvan? Kan ons die
sleutel vind om die deur vir ons oop te maak in die posisie
wat die Apostel beklee het - dat alles wat hierdie wêreld
kan bied en wat tot ons beskikking gestel kan word, taai,
kleinlik is, onbeduidend is in vergelyking met Christus? Is
daar 'n sleutel  wat vir ons die deur sal  oopmaak na wat
hierdie Filippense ondervind het?
Ek  dink  daar  is,  en  ek  dink  jy  vind  dit  in  die  eerste
hoofstuk, in die eerste klousule van vers 21:

FILLIPENSE 1:21.
“Want vir my is die lewe Christus en die sterwe wins.”

Dit  is  die  goeie  nuus  van  die  alles  boeiende  Christus.
Wanneer  Christus  werklik  boei,  gebeur  alles  en  kan
enigiets  gebeur.  So  was  dit  met  Paulus  en  met  hierdie
mense.  Christus  het  hulle  sopas  geboei.  Hulle  het  geen
ander gedagte in die lewe gehad as Christus nie. Hulle het
dalk  hul  besighede,  hul  ambagte,  hul  beroepe,  hul
verskillende  lewensterreine  en  beroepe  in  die  wêreld
gehad,  maar  hulle  het  een  allesoorheersende  gedagte,
besorgdheid en belangstelling gehad –  Christus.  Christus
het vir hulle op alles gerus. 



90
Daar is geen ander woord daarvoor nie. Hy het hulle net
geboei.  En ek sien, liewe vriende, dat dit - so eenvoudig
soos  dit  mag  klink  -  alles  verduidelik.  Dit  verduidelik
Paulus, dit verduidelik hierdie kerk, dit verduidelik hierdie
gelowiges, dit verduidelik hulle wedersydse liefde. Dit het
al hul probleme opgelos, al hul probleme opgeklaar.  O, dit
is wat ons nodig het! Nege tiendes van al ons probleme
kan  immers  herlei  word  na  die  feit  dat  ons  ander
persoonlike belange het wat ons beïnvloed, ons beheer en
ons regeer – ander aspekte van die lewe as Christus. As dit
maar waar kon wees dat Christus ons gevang en geboei en
bemeester  het,  en  geword  het  -  ja,  ek  sal  die  woord
gebruik - 'n obsessie, 'n heerlike obsessie! Ek dink dit is
wat die skrywer van die lofsang bedoel het toe hy geskryf
het: “Jesus, Minnaar van my siel”, en wanneer hy verder
sê: “Meer as alles in U vind ek”. Wanneer dit so is, is ons
gevul met vreugde. Daar is geen spyt dat jy dinge moet
“opgee”  nie.  Ons  is  gevul  met  vreugde,  gevul  met
oorwinning. Daar is hoegenaamd geen gees van defaitisme
nie. Dit is die vreugde van 'n groot triomf. Dit is die triomf
van Christus oor die lewe. Ja, dit was, en omdat dit was,
kan dit weer wees. Maar dit het iets meer nodig as net 'n
soort geestelike beoordeling. Ons kan so maklik die punt
mis. Ons kan die woorde, die idees bewonder. 



91
Ons mag daaraan dink as 'n pragtige aanbieding maar, o,
ons  het  die  boeiende nodig  om onsself  uit  te  wis  -  ons
reputasies, alles wat met ons geassosieer word en ons eie
glorie - sodat die Een wat boei die enigste Een in die oog
kan wees, die enigste Een met 'n reputasie, en ons aan Sy
voete. Dit is die evangelie, die goeie nuus – dat wanneer
Christus werklik boei, gebeur die soort ding wat in hierdie
brief staan,  dit  gebeur regtig.  Sal  ons die Here vra vir
daardie lewensgevangene van Sy geliefde Seun?



92
6. DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN

KOLLOSENSE.
Soos ons by hierdie brief aan die Kolossense kom, sal ons
by wyse van 'n fondasie 'n paar verse uit die weergalose
eerste hoofstuk lees.

KOLLOSENSE 1:9-20.
“Daarom hou ons ook nie op nie, van die dag af dat ons
dit gehoor het, om vir julle te bid en te vra dat julle
vervul  mag  word  met  die  kennis  van  sy  wil  in  alle
wysheid en geestelike insig, sodat julle waardiglik voor
die Here mag wandel om Hom in alles te behaag en julle
in elke goeie werk vrug mag dra en in die kennis van
God mag groei, en met alle krag bekragtig word volgens
die  mag  van  sy  heerlikheid  tot  alle  lydsaamheid  en
lankmoedigheid met blydskap, en die Vader mag dank
wat ons bekwaam gemaak het om deel te hê aan die
erfdeel van die heiliges in die lig— Hy wat ons verlos
het uit die mag van die duisternis en oorgebring het in
die koninkryk van die Seun van sy liefde, in wie ons die
verlossing het deur sy bloed, naamlik die vergifnis van
die sondes. Hy is die Beeld van die onsienlike God, die
Eersgeborene van die hele skepping; want in Hom is alle
dinge geskape wat in die hemele en op die aarde is, wat
sienlik en onsienlik is, trone sowel as heerskappye en 



93
owerhede en magte—alle dinge is deur Hom en tot Hom
geskape. En Hy is voor alle dinge, en in Hom hou alle
dinge stand. En Hy is die Hoof van die liggaam, naamlik
die gemeente; Hy wat die begin is, die Eersgeborene
uit die dode, sodat Hy in alles die eerste kan wees.
Want dit het die Vader behaag dat in Hom die ganse
volheid sou woon en dat Hy deur Hom alles met Homself
sou versoen nadat Hy vrede gemaak het deur die bloed
van sy kruis—ek sê deur Hom—die dinge op die aarde
sowel as die dinge in die hemele.”

Nou, dit vorm nogal 'n goeie grondslag om oor die evangelie
te  praat  –  en let op dat dit die evangelie is. Al  wat
Paulus die  “goeie nuus”  noem. Dit is die ding wat Paulus
verkondig  het  –  “die  evangelie  wat  ek  verkondig”. In
hierdie brief kom daardie woord nie soveel keer voor as in
ander briewe nie, maar met 'n eienaardige draai. Dit kom
voor in hierdie eerste hoofstuk, vers 5:  "...  vanweë die
hoop wat vir julle weggelê is  in die hemele, waarvan
julle vroeër gehoor het deur die woord van die waarheid
van die evangelie,"; en dan in vers 23:  "...as julle ten
minste gegrond en vas bly in die geloof en julle nie laat
afbring van die hoop van die evangelie nie, wat julle
gehoor het en wat verkondig is in die ganse mensdom
onder die hemel, waarvan ek, Paulus, ‘n dienaar geword
het." - en hier is dieselfde woord in die werkwoordvorm -



94
"verkondig in die hele skepping onder die hemel" - “goeie
boodskap”, in die hele skepping onder die hemel".
Goeie tyding in 'n noodsituasie.
Nou, as enigiets goeie nuus moet wees, as dit 'n baie skerp
voorsprong wil hê, moet daar 'n situasie wees waarvoor dit
verligting, versekering, vertroosting of bevrediging bring.
As dit  nie  saak maak nie,  dan is  dit  nie  goeie  nuus  nie.
Gestel byvoorbeeld iemand, met wie jou lewe en hart nou
verbind is, lê in 'n baie ernstige en kritieke siekte, en jy
roep mediese hulp in. Jy is onder 'n groot las van angs, dit
maak vir jou baie saak watter kant toe dit gaan, en jy wag
vir wat 'n ewigheid lyk vir die dokter om af te kom en vir
jou 'n verslag te gee. Wanneer hy afkom en sê: “Dit is in
orde, jy hoef nie bekommerd te wees nie; dinge gaan
reg, dit sal regkom”. Dit is voorwaar goeie nuus. Dit het
'n voorsprong op dit, want jou hart is verbind met hierdie
saak. As daar 'n groot besluit in die balans is, wat op een
of ander manier jou toekoms gaan beïnvloed, jou loopbaan,
jou lewe, en 'n komitee sit daarop, en jy wag buite met jou
hart,  soos ons sê,  in  jou mond, baie angstig oor hoe dit
gaan: wanneer iemand uitkom en sê: “Nou goed, jy het die
werk,“, dit  is  goeie nuus.  Dit bring vir  jou 'n geweldige
gevoel van verligting. 



95
As  daar  'n  geveg  aan  die  gang  is,  waarvan  die  kwessie
ernstig sal wees vir alle betrokkenes, en iemand kom terug
van die toneel van die geveg, en sê “Dit gaan goed, dit is
reg,  ons  gaan  deurkom!” -  wel,  dit  is  'n  geweldige
verligting. Dit is goeie tyding. Dit raak ons, dit beteken vir
ons iets.  Daar moet iets in  die aard van 'n noodsituasie
wees om goeie nuus te gee.
Die noodsituasie by Kolossense.
Nou, in die geval van byna al Paulus se briewe, was daar 'n
noodsituasie.  Iets  het  ontstaan  in  die  aard  van  'n
bedreiging vir die Christelike lewe van diegene met wie sy
hart ten nouste verbonde was, iets het ontstaan wat baie
van daardie Christene werklike kommer,  bekommernis en
angs veroorsaak het. Hulle was in werklike moeilikheid. Die
toekoms was in twyfel. Dit was om sulke noodgevalle soos
hierdie te ontmoet dat Paulus sy briewe geskryf het, en in
almal  gebruik  hy  hierdie  woord  “evangelie”, of  “goeie
nuus” - goeie nuus vir 'n noodgeval, goeie tyding vir hierdie
kritieke situasie. In hierdie brief aan die Kolossense is dit
besonder  so.  Daar  was  'n  werklike  noodgeval  onder  die
gelowiges by Kolosse. Maar dit was dieselfde noodgeval wat
op  verskillende  tye  verskillende  vorme  aanneem -  dit  is
vandag in sy eie vorm aanwesig. 



96
Waarop dit neerkom, was dit,, dat daar sekere mense was
wat  hulself  as  baie  kundige,  wyse,  intelligente,  geleerde
mense  beskou  het,  wat  in  baie  geheimsinnige  dinge
gedompel  het,  en  hulle  het  hul  hoogsklinkende  idees  en
teorieë na verdra hierdie Christene. Dit het alles te doen
gehad met die groot omvang van die lewe.
Eerstens was  daar nie  minder 'n  saak in  die  oog as  die
betekenis van die geskape heelal nie. Nou kan dit natuurlik
'n gebied vir filosofiese spekulasie wees, maar jy weet dat
dit op sekere maniere baie na aan die Christelike hart kom.
Is daar 'n ontwerp vir alles, of is alles óf net 'n meganiese
kursus, óf word dit voortgesit deur 'n paar geheimsinnige
magte wat skadelik is vir menslike welsyn? Is daar enige
werklike ontwerp agter hierdie geskape heelal? Om dit een
stap verder te stoot: Is daar 'n doel met alles? Vroeër of
later  kom  Christene  teen  hierdie  vrae  te  staan.  Onder
dwang, beproewing, druk en lyding weet ons soms nie wat
om van dinge te maak nie. Dit lyk na 'n boeiende heelal, vol
enigmas en teenstrydighede en paradokse, en ons het 'n
slegte tyd daaroor. Is daar 'n plan daarin - is daar werklik
'n  Goddelike  beheer  van  alles  in  hierdie  heelal,  in  die
menslike geskiedenis en in alles wat gebeur?



97
Is daar tog, om 'n woord te gebruik wat ek dink ons nie ten
volle waardeer nie, 'n Voorsienigheid vir alles en in alles?
- dit wil sê, word alles gemaak om saam te werk volgens
ontwerp en doel,  en uit  te werk na 'n  groot,  Goddelike,
weldadige doel? Nou, hierdie mense het daaroor gestry, en
die  Christene  by  Kolosse  is  grootliks  deur  dit  alles
ontsteld.  En toe kom dit  nader aan hulle  eie Christelike
bestaan. Dit het hul lewe as kinders van God aangeraak.
Nou, as enige mense in die wêreld heeltemal seker behoort
te wees oor hierdie sake - dat daar 'n Goddelike doel en
Goddelike patroon en Goddelike Voorsienigheid is - is dit
Christene,  en  die  lewe  van  die  Christen  word  beïnvloed
deur of dit so is of nie . Die saak van ons versekering, ons
vertroue,  ons  rustigheid,  ons  krag,  ons  getuienis,  berus
daarop om 'n antwoord op hierdie vrae te hê. Die betekenis
van hierdie hele heelal,  die orde en die doel  daarin,  die
ontwerp en die beheer daarvan, die Voorsienigheid oor alle
gebeure  en  gebeure  in  die  loop  van  die  menslike
geskiedenis - dit is dinge wat baie naby aan die Christen
kom.  As  ons  enige  twyfel  oor  hulle  het,  gaan  ons
Christenskap  verniet  wees,  die  einste  fondamente  word
onder ons voete weg gevee, ons weet nie waar ons is nie.



98
Dit was die noodgeval by die Kolossense.  Die lewe van
die Christene, die lewe van die Kerk, is bedreig. En as sy
lewe bedreig word, word sy groei bedreig. Die hele saak
van die geestelike groei van die Kerk en van die Christene
is hierin op die spel - groei, ontwikkeling en volwassenheid.
As dit bedreig word, sal iets anders bedreig word. Die hele
ding  sal  disintegreer,  sal  uitmekaar  val;  sy  eenheid  en
samehorigheid  sal  in  duie  stort;  die  hele  ding  sal  in
fragmente verstrooi word. En so word die einste hoop van
die Kerk en van die Christen getref, hulle hoop en hulle
bestemming. Dit is nie klein of onpraktiese sake nie. Hulle
kan een of ander tyd baie naby kom, en hulle benodig 'n
antwoord.
Die antwoord op die situasie.
Nou, dit was om hierdie hele situasie te ontmoet,  om al
hierdie  ernstige  vrae  en  kwessies  te  beantwoord,  dat
Paulus  hierdie  brief  geskryf  het,  om  die  Christene  te
bevestig, om hulle te vestig, om hulle te onderhou, om hulle
aan te moedig, en hy noem dit “goeie tyding”, en dit is. As
jy iets kan gee om dit alles te beantwoord, is dit inderdaad
goeie tyding, nie waar nie? Dit is inderdaad “evangelie”! Jy
sien, die evangelie van die Here Jesus Christus raak die
uiterste  grense  van  hierdie  heelal,  en  dek  alles  binne
daardie grense.



99
Insluitend  menslike  geskiedenis,  menslike  gebeure,
wêreldgebeure,  die  verloop  van  dinge,  die  ontwerp  van
dinge, die einde van dinge. Die evangelie raak dit alles op
elke punt.
So Paulus antwoord dit, en hy antwoord die geheel daarvan
in  een  woord.  Sy  antwoord  is:  Christus. Christus  is  die
antwoord.  Daardie  antwoord  word  inklusief  gevind  in
daardie woorde in hoofstuk 3, vers 11, die laaste klousule:
"Christus is alles en in almal." En wat 'n ontsaglike “alles”
is Christus as Hy die hele grond bedek! As Hy uitreik en al
daardie  magtige kwessies  omhels,  watter Christus  is  Hy
tog!  Die  alomvattende feit  word nadruklik  en kategories
deur die Apostel in hierdie brief gestel. Hy stel dit in baie
sinne, maar in hierdie een stelling versamel hy dit alles. Die
antwoord  op  dit  alles  is  Christus.  Christus  is  die
verduideliking  van  al  die  gebeure  in  die  menslike
geskiedenis.  Christus  verduidelik  hierdie  heelal,  Christus
gee karakter aan hierdie heelal, Christus staan agter al die
verloop van die gebeure in hierdie heelal. Christus is die
integrerende Persoon van alles,  die Een in wie alle dinge
bymekaar bly.
“Christus is die einde, want Christus was die begin;
Christus die begin, want die einde is Christus.”
Die bewys dat die antwoord bevredigend is.



100
Maar miskien kan jy sê: “Dit is alles goed vir Paulus om
so 'n  kategoriese  stelling  te  maak,  maar  wat  is  die
bewyse?” Wel, die bewyse is redelik eg. En dit moet gesê
word dat, as ons vir die bewyse vra, iets met ons verkeerd
geloop het! Ons behoort die antwoord te wees, ons behoort
die bewys te wees, want die getuie hiervan is eerstens die
persoonlike, geestelike ervaring van die kind van God. Jy
kan die uitgestrekte heelal vir die oomblik verlaat, as jy
wil, en na die klein heelal van jou eie lewe kom – want, per
slot van rekening, wat waar is in die mikrokosmos is net 'n
weerspieëling van wat waar is in die groot kosmiese realm.
God bring Sy bewyse van die omtrek tot die middelpunt van
die individuele Christelike lewe af, en die antwoord is daar.
Wat is die ervaring van 'n werklik wedergebore kind van
God? Nou kan jy toets of jy hierdeur wedergebore is, en,
goddank, weet ek dat baie van julle sal kan sê: “Ja, dit is
waar aan my ervaring”.  Maar ek vra jou: Wat is  jou
ervaring as 'n werklik wedergebore kind van God? Toe jy
werklik na die Here Jesus gekom het – hoe jy dit ook al
mag stel, wanneer jy Jesus in jou hart of in jou lewe laat
kom het, of toe jy jou lewe aan Hom oorgegee het. Toe
daar  'n  transaksie  met  Hom  was,  'n  wedergeboorte,
waardeur jy 'n kind van God geword het - nie deur enige
“sakrament” wat  op  jou  toegepas  is  nie,  maar  deur  die
innerlike werking van Sy Gees.



101
Toe  jy  'n  kind  van  God  geword  het  in  'n  lewende  ,
bewustelike manier, wat was die eerste bewussyn wat na
jou gekom het, en sedertdien by jou gebly het?
Was dit nie, en is dit nie, dit: Daar is nou 'n doel in die
lewe, waarvan ek nooit voorheen geweet het nie, daar is 'n
doel in dinge. Nou het ek die gevoel - ek weet inderdaad -
dat ek nie net in hierdie wêreld gebore is en grootgeword
het  nie,  maar  dat  daar  'n  doel  daaragter  was.  Daar  is
ontwerp  in  dinge;  'n  sin  -  jy  kan  dit  dalk  nie  alles
verduidelik nie, wat dit alles beteken nie - maar jy het die
sin noudat jy by die eintlike doel van jou bestaan uitgekom
het, of ten minste begin besef het. Is dit waar? Wanneer
die Here Jesus uiteindelik Sy plek in ons harte het, word
die groot vraag van die lewe beantwoord - die groot vraag
na die  “Hoekom” van ons bestaan. Tot dan, dwaal jy rond,
jy doen allerhande dinge, jy maak tyd vol, jy gebruik hart
en verstand en hand, maar jy weet nie waarvoor dit alles is
nie.  Jy  mag  dalk  'n  baie  vol  lewe  hê,  'n  baie  vol  lewe
inderdaad, buite Christus, en tog tot die einde kom sonder
om die vraag te kan beantwoord: Waaroor gaan dit?
Een man, wat so 'n vol lewe geniet het, wat bekend geword
het  in  die  leerskole,  'n  groot  figuur  in  die  intellektuele
gebied, het in sy sterwensoomblik uitgeroep: “Ek neem 'n
aaklige sprong in die donker”. Hy het geen antwoord op
die vraag gehad nie. 



102
Maar die eenvoudige kind van God, dadelik kom hulle na die
Here,  het  die  antwoord  in  bewussyn,  indien  nie  in
verduideliking nie, in sy of haar hart, en dit is wat “rus”
genoem word.

MATTHEUS 11:28.
“Kom na My toe, almal wat vermoeid en belas is, en Ek
sal julle rus gee.”

Rus is hierin: “Wel, ek was 'n swerwer, maar nou het
ek huis toe gekom; Ek het gesoek - ek het gevind; Ek
was op soek na iets - ek het nie geweet wat dit was nie
- maar nou het ek dit”. Daar is 'n doel in hierdie heelal,
en wanneer Jesus Christus in Sy plek kom, soos hierdie
brief sê, dan weet jy daar is 'n doel in jou heelal, en daar
sal 'n doel wees in die heelal almal as hulle maar net sal
kom . En nie net doel nie, maar meer - beheer. Die kind van
God  begin  baie  gou  besef  dat  hy  of  sy  onder  beheer
geneem is,  onder 'n meesterskap gebring is, dat daar 'n
regeringswet in die bewussyn opgestel is, wat rigief is, wat
aan  die  een  kant  sê:  “Ja”, die  heerlike  “Ja”  van  baie
vryhede, aan die ander kant, “Nee - versigtig, bestendig,
kyk!” Ons almal weet dit. Ons hoor nie daardie woorde nie,
maar ons  weet dat dit  is  wat in  ons  harte vir  ons  gesê
word. 



103
Die  Gees  van  Christus  binne  sê  net:  “Kyk  na  jou
voetstappe - wees versigtig, wees waaksaam”. Ons het
onder beheer gekom. Dit word op baie maniere oor die hele
lewe uitgebrei,  maar dit is  'n groot werklikheid.  Hierdie
heelal is onder beheer, dit is onder die regering van Jesus
Christus.  Die  bewyse  daarvan  word  gevind  in  ons  eie
ervaring wanneer Christus na Sy reg kom. En jy kan dit
uitbrei na die toekomstige eeue, wanneer die hele heelal so
sal wees, onder Christus se beheer. En dan weer: "in wie
alle  dinge  bestaan". Die  wonderlike  ding  van  die
Christelike  lewe  is  die  integrasie  daarvan,  of,  as  jy  'n
ander  woord  verkies,  sy  eenwording.  Hoe  verstrooi,  hoe
verdeeld,  was  ons  voor  Christus  Sy plek  in  geneem het!
Ons was “all over the place”, soos ons sê - een ding na die
ander, so gekyk en daai, harte verdeel, lewens verdeel, ons
in  onsself  verdeeld,  'n  konflik  binne  ons  eie  persoon.
Wanneer die Here Jesus werklik Sy plek as Here binne my
kry,  is  die  lewe  verenig.  Ons  is  net  bymekaar,  gereed,
gekonsentreer op een ding.  Ons het net een ding  in  die
vooruitsig. Wat Paulus van homself gesê het, word waar:
"maar een ding doen ek..." (Fil. 3:13). Ons is mense van
"een ding".  Christus verenig die lewe. Wat van die lewe
self,  die  lewe van die  kind van  God? Wanneer die  Here
Jesus op Sy regte plek is, is die lewe van die kind van God
beveilig, gevestig, word dit bevestig en groei. 



104
Daar  is  geestelike  groei  en  volwassenheid.  Dit  is  'n
wonderlike ding. As dit in sommige Christelike lewens nie
as 'n feit besef word nie, is dit om baie goeie redes – of
om slegte redes! - maar as die Here Jesus werklik  "alles
en in almal", in die lewe is, as Hy  “in alles die voorrang
het”, is  dit  wonderlik  om  die  geestelike  groei  te  sien.
Diegene  wat  baie  assosiasie  met,  of  ondervinding  in  die
hantering van, jong Christene het, het hierdie een van die
indrukwekkendste dinge gevind – hoe, waar die Here Jesus
net  Sy  sin  kry,  hulle  geestelik  vooruitgaan,  hulle  groei.
Hulle  kom  tot  begrip  en  kennis  wat  so  baie  van  die
geleerdes  blykbaar  gemis  het.  Hulle  het  tot  'n  ware
geestelike  begrip  gekom.  Terwyl  ander  mense  op  ander
maniere  probeer  aangaan  -  intellektueel  en  so  meer  -
spring  hierdie  jongmense,  wat  nie,  baie  van  hulle,  die
agtergrond van intellektuele  of skolastiese opleiding het
nie - hulle is net eenvoudige mense - net geestelik vooruit.
Hierdie groei in geestelike intelligensie en begrip berus nie
op enigiets natuurliks nie. Dit kom omdat Jesus so 'n groot
plek het, en Hy is die bron en middelpunt en som van alle
geestelike  kennis.  Daarteenoor  is  dit  moontlik  om groot
aanwinste en kwalifikasies in die akademiese gebied te hê,
om groot dinge in daardie ryk te doen, en tog om te vind
dat die eenvoudige dinge van die Here Jesus Christus vir
jou as vreemde taal is. 



105
Jy weet nie waaroor dit gaan nie – jy kan glad nie volg of
aansluit nie. Dit is hartseer, maar waar. Daar is Christene,
ja, ware Christene, wat net nie oor die dinge van die Here
kan  praat  nie.  As  daar  groei  moet  wees,  kan  dit  slegs
plaasvind deurdat Jesus Sy plek ten volle en sonder twyfel
gegee word. En dan, wat die lot betref. Die stelling is dat
die bestemming van hierdie heelal by die Here Jesus is, en
dat daardie bestemming universele heerlikheid is. Maar dit
is net 'n pragtige idee, 'n betowerende uitsig, is dit nie?
Hoe gaan jy dit bewys? In jou eie hart! Is dit nie ewe waar
met  die  ander  sake  wat  ons  reeds  oorweeg  het,  dat,
wanneer  die  Here  Jesus  werklik  Sy  plek  inneem,  jy  'n
voorsmaak van daardie heerlikheid het nie? Niemand kan
die Christen verstaan wat nie die Christen se ervaring het
nie, maar daar is dit. Dit is nie net dat ons uitmaak dat ons
lekker kuier nie. Dit is iets wat van binne af kom. Dit is
iets van 'n voorsmakie van die heerlikheid wat gaan wees.
Ons het die antwoord op al hierdie ontsaglike vrae reg in
ons eie geestelike ervaring.
Die Getuie van die Kerk.



106
Maar dan beweeg die Apostel na die Kerk, en praat oor die
Kerk:
KOLLOSENSE 1:18.
“En  Hy  is  die  Hoof  van  die  liggaam,  naamlik  die
gemeente; Hy wat die begin is, die Eersgeborene uit
die dode, sodat Hy in alles die eerste kan wees.”

Hoe getuig die Kerk van die feit, hierdie groot feit, dat
Jesus die antwoord op hierdie ontsaglike vrae is? Ek dink
die Kerk gee die antwoord beide positief en negatief.
Dit gee die antwoord positief - alhoewel nie so positief as
wat dit dalk gedoen kon word nie - maar dit gee wel die
antwoord hierin, dat die Kerk immers (en wat 'n “alles” van
hierdie  tweeduisend  jaar!)  steeds  bestaan  .  Dink  aan
daardie instorting van die magte van antagonisme en haat
en  moord  op  die  Kerk  in  sy  kinderskoene,  met  die
vasberadenheid van die grootste ryk wat die wêreld ooit
geken het om dit uit te wis. Dit is immers daardie ryk wat
vergaan het,en die Kerk gaan voort. Dink ook aan alles wat
hom gedurende die eeue sedertdien gestel het om die Kerk
tot 'n einde te bring, om dit te vernietig, en steeds daarop
ingestel  is.  O,  dat  mens  nie  so  blind  was  dat  hulle  die
geskiedenis verkeerd gelees het nie! As daardie magte in
die  wêreld  vandag,  groot  koninkryke,  groot  ryke,  die
geskiedenis net reg sou lees, sou hulle sien hulle is op 'n
uiters ydele missie.



107
Dis  inderdaad  'n  dwaas,  om  die  getuienis  van  Jesus  op
hierdie  aarde  te  probeer  vernietig.  Dit  is  hulle  wat
vernietig sal word. Ja, die voortbestaan en volharding van
die Kerk is bewys dat dit waar is – dat Jesus Christus die
sleutel  tot  hierdie  heelal  is,  dat  Hy  die  antwoord op  al
hierdie vrae is.  Ek sê, die Kerk gee nie die antwoord so
duidelik as wat dit mag nie. As dit maar net aangegaan het
soos dit begin het, watter antwoord sou dit tog wees!
Maar dit gee die antwoord negatief, sowel as positief.
Dit beantwoord dit negatief deur die feit dat, terwyl dit
eens met oorwinning  teen die wêreld opgestaan het,  die
storms  triomfantelik  deurstaan  het,  dit  nou  wegbeweeg
het  van  sy  middelpunt,  die  Here  Jesus  Christus,  en
plaasvervangers vir  Sy absolute hoofskap en heerskappy
ingebring het. Dit het ander dinge sy regerende belange
gemaak. Die resultaat was disintegrasie, verdeeldheid en al
die res. Ja, die ding word ontkennend geantwoord, en dit
sal altyd so wees.
Laat ons baie duidelik wees: dit is nie dat die waarheid
afgebreek het nie. As hierdie dinge ooit 'n vraag by jou
word, sal dit nie wees omdat dit oop is om te bevraagteken
nie, maar omdat iets met jou verkeerd geloop het soos dit
met  die  Kerk  verkeerd  gegaan  het.  Dit  is  nie  in  die
waarheid  nie,  maar  in  dit  wat  veronderstel  is  om  die
waarheid te verteenwoordig, dat die vraag lê. 



108
Hierdie  plaasvervangers  vir  die  hoofskap  van  Jesus
Christus, of dit nou mense of instellings of godsdienstige
belange of Christelike aktiwiteite is,  wat dit ook al  mag
wees, as hulle in die plek van die Here Jesus self kom, lei
tot niks anders as onenigheid en verdeeldheid nie. Om dit
meer positief te stel, as net, leiers en al die res sou sê:
“Kyk  hier,  al  ons  instellings,  ons  missies,  ons
organisasies, al ons belange in die Christendom, moet
diensbaar wees aan die absolute heerskappy van Jesus
Christus”  , sou jy 'n eenheid vind wat tot stand kom, 'n
eenheid wat sal hou. Ons behoort almal saam te vloei op
daardie gebied. Dit is die magtige gety van Sy heerskappy
wat dit alles sal genees. Gaan af by die see-kus. Die gety is
reg uit, en al die breekwaters is kaal, wat die hele kuslyn
as 't ware in dele verdeel. Maar soos die gety opkom, begin
die  breekwaters,  die  skeidingsdinge,  verdwyn.  Jy  kom
terug  met  volle  vloedgety,  en  jy  sien  niks  van  daardie
skeidingsbrekers nie. Die opkomende gety het hulle almal
bedek. En wanneer Christus alles en in alles “in alle dinge
die  voorrang  het”, sal  al  daardie  dinge  wat  tot  die
laagwater van geestelike lewe, die ebgety van geestelike
lewe  behoort,  net  verdwyn.  Die bewys is  in  die  Kerk.
Daar was een verterende passie om Christus in Sy plek te
bring  aan  die  begin  van  die  lewe;  al  die  verskillende
afdelings is daarmee gemoeid gevind. 



109
Die  sleutel  daarvoor  is  net  dit  –  Christus  alles  in
alles.Miskien kan ons nou sien waarom die vermelding van
die evangelie in hierdie brief tot een beklemtoning beperk
is - "die hoop van die evangelie". Ja, die enigste voorkoms
van “evangelie” of “goeie nuus” is in daardie verband – "die
hoop van die goeie nuus".  Die hoop van die evangelie is
dat Jesus Christus alles en in almal is. Hoop is 'n Persoon,
nie 'n abstrakte natuur in ons nie -  “hoopvol wees” - wat
nie op veel meer neerkom as 'n periodieke,  veranderlike
optimisme nie. Hoop hier is 'n Persoon. Die hoop van die
goeie nuus is: Hy het in alles die voorrang. Dit is waar die
hoop lê vir jou, vir my, vir die Kerk, vir die wêreld, vir die
heelal. Dit is die hoop van die evangelie.



110
7.PAULUS SE EVANGELIE IN

THESSALONISENSE.

1 THESSALONISENSE 1:5.
“Want ons evangelie het tot julle nie gekom in woord
alleen nie, maar ook in krag en in die Heilige Gees en in
volle versekerdheid, soos julle weet hoedanig ons onder
julle om julle ontwil gewees het.”

1 THESSALONISENSE 2:2.
“maar alhoewel ons vantevore, soos julle weet, in Filíppi
gely  het  en  mishandel  is,  het  ons  in  onse  God
vrymoedigheid gehad om aan julle die evangelie van God
te verkondig onder veel stryd.”

1 THESSALONISENSE 2:4.
“maar  soos  ons  deur  God  waardig  geag  is  dat  die
evangelie aan ons toevertrou sou word, so spreek ons,
nie om mense te behaag nie, maar God wat ons harte
beproef.”

1 THESSALONISENSE 2:8-9.
“Terwyl  ons  so  na  julle  verlang  het,  was  dit  ons
aangenaam om aan julle nie alleen die evangelie van God
mee te deel nie, maar ook ons eie lewe, omdat julle vir
ons dierbaar geword het. 



111
Julle onthou tog, broeders, ons arbeid en inspanning;
want terwyl ons nag en dag gewerk het om niemand van
julle te beswaar nie, het ons die evangelie van God aan
julle verkondig.”

1 THESSALONISENSE 3:1-2.
“Daarom, toe ons dit nie langer kon uithou nie, het ons
besluit om in Athéne alleen agter te bly; en ons het
Timótheüs,  ons  broeder  en  dienaar  van  God  en  ons
medewerker in die evangelie van Christus, gestuur om
julle te versterk en julle te bemoedig in julle geloof,”

2 THESSALONISENSE 1:8.
“in vuur en vlam, wanneer Hy wraak uitoefen op die wat
God nie ken nie en op die wat aan die evangelie van
onse Here Jesus nie gehoorsaam is nie.”

2 THESSALONISENSE 2:14.
“waartoe Hy julle geroep het deur ons evangelie om die
heerlikheid van onse Here Jesus Christus te verkry.”

Ons sien dat die Evangelie nogal 'n plek in hierdie briewe
het.  Ons probeer nou om die werklike betekenis van die
evangelie,  dit  is  die  wesenlike  betekenis  van  die  goeie
boodskap,  uit  die  oogpunt  van  hierdie  briewe  en  die
Tessalonisense gelowiges te ontdek, en ons sal tot daardie
begrip gehelp word as ons na die geestelike kyk. 



112
Die geskiedenis, lewe en toestand van hierdie gelowiges in
Tessalonika.
Die Tessalonisense Christene 'n Voorbeeld.
Jy sal met 'n oogopslag sien watter spesiale agting Paulus
vir hulle gehad het. Hy gebruik woorde soos hierdie: "Ons
dank God altyd vir julle almal". Sowel in die eerste as
tweede brief praat hy so. En dan sê hy oor hulle 'n baie
wonderlike  ding,  wat  ons  'n  besliste  leiding  in  hierdie
oorweging gee. Hy sê in die eerste brief, hoofstuk 1, vers
7:  "Julle het 'n voorbeeld geword vir almal wat glo in
Masedonië en in  Achaje". Dit  is  iets  om  te  sê  oor  'n
geselskap van die Here se mense, en dit laat ons dadelik
die  vraag  vra:  Hoe  was  hulle  'n  voorbeeld? Dit  was
klaarblyklik nie net vir diegene waarna onmiddellik verwys
word, in die hele Masedonië en Achaje nie,  want hierdie
briewe  bly  tot  vandag  toe,  en  hulle  het  dus  dit
verteenwoordig wat 'n voorbeeld is vir die hele volk van die
Here. As dit waar was van hulle, dan moes die evangelie
iets baie beteken het waar hulle betrokke was. Dit moes 'n
baie spesiale vorm van uitdrukking in hulle gehad het, en
daarom probeer ons die vraag beantwoord: Hoe was hulle
"'n voorbeeld vir almal wat glo"?



113
'n Rein Gees en 'n Rein Hart.
Ons vind die antwoord in die eerste plek hier in hierdie
heel  eerste  hoofstuk.  Dit  was  in  hulle  realisme  in  die
ontvangs van die evangelie.  "Want ons evangelie het tot
julle nie gekom in woord alleen nie, maar ook in krag en
in die Heilige Gees en in volle versekerdheid." 
En weer:
2 THESSALONISENSE 2:13.
“Daarom dank ons God ook sonder ophou dat, toe julle
die woord van God ontvang het wat deur ons verkondig
is, julle dit aangeneem het nie as die woord van mense
nie, maar, soos dit waarlik is, as die woord van God
wat ook werk in julle wat glo.”

Dit verteenwoordig nou 'n baie skoon begin, en as ons by
die plek van hierdie Tessalonisense gelowiges kom, as die
evangelie  daardie  uitdrukking  in  ons  moet  hê  wat  dit  in
hulle gehad het, as dit waar gaan wees in ons geval dat ons
'n voorbeeld is vir almal wat glo, dan is dit baie belangrik
dat ons 'n skoon begin het. Vir ons, natuurlik, as ons in die
Christelike  lewe  gevorder  het  sonder  om  sulke
voorbeeldige gelowiges te word, kan dit beteken dat ons
ons voetstappe terugtrek om weer iewers te begin waar
ons verkeerd gegaan het, baie gemors weg te ruim en weer
op 'n sekere punt te begin. 



114
Maar ek dink ook aan jong Christene wat onlangs die begin
gemaak het. Jy is regtig aan die begin, en ons is die meeste
bekommerd oor jou, want jy kan baie ou Christene ontmoet
wat geensins 'n voorbeeld is  vir  almal wat glo nie.  Ek is
jammer om dit te moet sê, maar dit is heeltemal waar, en
ons wil nie hê jy moet so wees nie. Ons wil hê julle moet
voorbeeldige Christene wees; diegene van wie die apostel
Paulus, as hy teenwoordig was, sou kon sê:  “Ek dank God
altyd vir jou”. Dit sou 'n groot ding wees, sou dit nie, as
dit van ons gesê kon word nie? “Dank God vir hom! Dank
God vir haar! Dank God dat ons ooit met hierdie een en
daardie een in aanraking gekom het! Ek dank God altyd
vir  hulle  -  hulle  is  'n  voorbeeld  van  wat  Christene
behoort te wees!” Nou, dit is die begeerte van die Here,
dit is ons begeerte na jou, en dit moet die begeerte van
ons harte vir onsself wees. Alhoewel ons dalk nie daarin
geslaag het nie, laat ons nie moed opgee dat sommige nog
vir ons kan dank nie, dat ons 'n voorbeeld kan wees, dat dit
in sommige dinge in elk geval waar mag wees van ons soos
dit van hierdie was. 



115
Paulus sê hier: 

1 THESSALONISENSE 1:6.
“En julle het navolgers van ons geword en van die Here
deurdat julle die woord in baie verdrukking ontvang het
met die blydskap van die Heilige Gees,”

Die  Here help  ons  om so  'n  voorbeeld  te  wees  dat  ons
ander, ten minste in sekere opsigte, kan nooi om ons na te
volg,  sonder enige geestelike trots.  Wel,  as dit so moet
wees, moet die begin skoon wees. Jy sien,  heel duidelik,
terwyl hierdie Tessalonisense na Paulus geluister het wat
die goeie boodskap verkondig het, was hulle verstand en
harte  vry  van  vooroordeel.  Hulle  sou  nie  tot  die
gevolgtrekking gekom het waartoe hulle wel gekom het as
daar enige vooroordeel was, as hulle reeds die saak in hul
gedagtes  afgesluit  het,  of  tot  'n  vasgestelde  standpunt
gekom het nie.  Hulle was van die begin af oop van hart,
gereed vir alles wat van God was,  en dit  het 'n vermoë
geskep om te onderskei wat van God is. Jy sal nooit weet
of 'n ding van God is as jy vooroordeel koester, as jy dit
reeds  beoordeel  het,  as  jy  reeds  tot  'n  vaste  posisie
gekom het nie. As jy in jou gedagtes gevestig is, geslote in
jou hart, vermoedens en vrese koester, het jy reeds die
werk van die Heilige Gees gesaboteer, en jy sal nooit weet
of die ding van God is nie. 



116
Jy moet openhartig wees, oopkop, vry van vermoedens en
vooroordele,  en gereed in hierdie gesindheid -  “Nou, as
daar iets van die Here is, iets van God, ek is gereed
daarvoor, maak nie saak deur wie dit kom nie , hoe dit
kom, waar dit kom. As dit van God is, is ek gereed
daarvoor”.  Dit  skep  'n  gesindheid  waarvan  die  Heilige
Gees kan getuig, en maak dinge vir die Here moontlik. Nou,
soos ons sal sien, is dit presies hoe hierdie Tessalonisense
was. Hulle het die woord ontvang, ja, in baie verdrukking,
maar hulle het dit as die Woord van God ontvang, nie as die
woord van mense nie. As gevolg van hulle reinheid van gees,
het hulle die sin gehad - “Hierdie ding is reg, dit is van
God!” Dit was 'n goeie begin. Soos ek vroeër gesê het, kan
dit wees dat sommige van ons iewers sal moet terugkom om
dit weer te laat begin. Vir enigeen wat hierdie woorde lees,
wat dalk van gevorderde jare in die Christelike lewe is, sou
ek sê: Liewe vriend, as jy enige plek op die pad op enige
manier  geraak,  besmet,  deur  vooroordeel  en  agterdog
geraak het, het jy die deur toegemaak vir enigiets verder
van God. Laat ons dit duidelik verstaan. Ons het nog nie
alles uitgeput wat die Here vir ons in sy Woord moet wys
nie, maar Hy sal dit net aan die reines van hart wys.  “Die
wat rein van hart is... sal God sien” (Matt. 5:8).
Hierdie  Tessalonisense het dus van  die  begin  af  'n  rein
gees gehad.



117
Wederkerigheid en volwassenheid.
Die volgende ding wat ons van hulle opmerk, na hul realisme
in  ontvangs,  was  hul  wedersydsheid  en  volwassenheid  -
twee dinge wat altyd saamgaan. In beide hierdie briewe is
dit waaroor die Apostel dalk meer as enigiets anders praat,
die wonderlike liefde tussen hierdie gelowiges.

2 THESSALONISENSE 1:3.
“Ons moet God altyd oor julle dank, broeders, soos dit
billik  is,  omdat julle  geloof grootliks  toeneem en die
wederkerige  liefde  van  elkeen  van  julle  almal  groter
word,”

Hy praat regdeur oor hul wedersydse liefde. En daarmee
saam was hulle geestelike groei. Jy sien, liefde bou altyd
op.

1 KORINTHIËRS 8:1.
“Die kennis maak opgeblase, maar die liefde stig.”

Hierdie  soort  liefde,  wedersydse  liefde,  beteken  altyd
geestelike toename. Ons kan sien hoe waar dit is as ons dit
vanuit  die  teenoorgestelde  oogpunt  beskou.  Klein,
persoonlike,  kleinlike,  selfsugtige,  afgesonderde,
individuele  Christene,  of  maatskappye  of  liggame  van
Christene wat eksklusief en geslote is, en nie 'n wye oop
hart van liefde vir alle heiliges het nie - hoe klein hulle is, 



118
hoe  beknop  hulle  is.  Dit  is  waar.  En  dit  is  in  hierdie
onderlinge liefde vir mekaar, en groeiende en toenemende
liefde vir mekaar, dat geestelike groei plaasvind. Moenie
dit  vergeet  nie.  As  jy  bekommerd is  oor  die  geestelike
groei van jou eie hart, jou eie lewe en dié van ander, sal dit
langs die lyn van liefde, wedersydse liefde wees, en jy is
die een om dit te begin. Wedersydsheid en volwassenheid
gaan altyd saam.
Lyding en Diens.
En dan, in die derde plek, sal jy vind dat hulle gekenmerk is
deur  lyding  en  diens,  en  dit  is  'n  wonderlike  Goddelike
kombinasie. Dit is iets wat nie natuurlik is nie.
Die Apostel het baie daaroor te sê gehad, soos jy sal sien
as jy die woord “lyding” in hierdie briewe onderstreep, en
let op sy verwysings na hulle lyding en hulle beproewings.

1 THESSALONISENSE 1:6.
“En julle het navolgers van ons geword en van die Here
deurdat julle die woord in baie verdrukking ontvang het
met die blydskap van die Heilige Gees,”

Hy praat oor hulle  lyding,  en hy beskryf daardie  lyding.
Hulle  in  Tessalonika het op dieselfde manier gely en vir
dieselfde oorsake as hulle broers in Judea.



119
1 THESSALONISENSE 2:14.
“Want julle,  broeders,  het navolgers  geword van die
gemeentes van God wat in Christus Jesus is in Judéa,
omdat julle ook dieselfde dinge gely het van julle eie
stamgenote net soos hulle van die Jode,”

Nou, in Judéa, dit wil sê in die land van die Jode, weet jy
hoe die Christene gely het. Christus self het aan die hand
van die Jode gely. Stefanus is deur die hande van die Jode
gemartel. Die Kerk het sy eerste vervolgings in Judea, in
Jerusalem,  teëgekom  en  hulle  is  verstrooi  deur  die
vervolgings wat daar oor Stefanus ontstaan het, en Paulus
sê:  “Nou ly julle so”. Blykbaar was daar  in  Tessalonika
baie vervolging, baie teenstand, dreigemente en allerhande
moeilikhede –  die  soort  ding,  miskien,  waar dit  vir  hulle
baie  moeilik  was om sake te  doen en werk te  kry,  alles
omdat die besigheid in die hande was van diegene wat geen
plek vir hierdie Christendom en vir hierdie Christene gehad
het nie. Maar met al daardie erge lyding, en met al hulle
“baie beproewings” het hulle nie introspektief geword nie.
Dit  is  die gevaar van lyding.  As jy frustrasie,  opposisie,
vervolging  ly,  of  as  die  beste  werk  aan  iemand  anders
gegee word, ensovoorts, is die natuurlike ding om jouself
te ondersoek, om baie jammer vir jouself te wees, om jou
moeilikheid te begin verpleeg en te wees heeltemal besig
met jouself. Maar hier het lyding tot diens gelei. 



120
Die Apostel sê dat die Woord van hulle uitgegaan het, nie
net  deur  die  hele  landstreek  Masedonië  en  Achaje  nie,
maar  deur  die  hele  land.  Hulle  lyding  –  wat  het  dit
gedoen? Dit het hulle na buite laat draai en gesê: “Daar is
oral ander in nood, in swaarkry, soos ons, laat ons kyk
wat ons vir hulle kan doen”. Dit is die manier om op die
evangelie te reageer, is dit nie? Dit spreek van die heerlike
evangelie! Die evangelie het vir hulle so goeie nuus geword
dat  dit  die  uitwerking  op  hulle  gehad  het  om  hulle
heeltemal  van  alle  selfbejammering  in  die  diepste
beproewing te verlos. Laat ons dit ter harte neem.
Geduld en Hoop.
Verder praat die Apostel van hulle;

1 THESSALONISENSE 1:3.
“en  onophoudelik  in  gedagte  hou  die  werk  van  julle
geloof en die arbeid van julle liefde en die lydsaamheid
van julle hoop op onse Here Jesus Christus, voor onse
God en Vader,”

En dit beteken eenvoudig dat hulle nie maklik tou opgegooi
het nie. Dit tel vir iets, jy weet. Jy beleef 'n moeilike tyd;
alles en almal is teen jou. Dit is so maklik om op te gee –
net om op te gee, om uit die wedloop te tree, of jou hande
in die stryd te laat val en te sê:  “Dit is geen nut nie -
beter gee dit alles op”. 



121
Maar  nee,  hierdie  Christene  het  geduld  en  hoop  gehad.
Hulle het nie maklik moed opgegee nie, hulle het  “daarby
gehou”, en ons sal sien dat hulle 'n hoop gehad het wat
hulle daarby gehou het. Dit was hulle wat  “'n voorbeeld
was vir almal wat glo”. Daarin sien ons die bestanddele
van voorbeeldige Christene, en dit is die ware kenmerke
van die evangelie. Jy sien, die evangelie is vir Christene in
moeilikheid! Dit is nie net vir die ongereddes nie, maar vir
Christene wanneer hulle in die moeilikheid of swaarkry is.
Dit is steeds goeie nuus. As ons die “goeie nuus”-element
in die evangelie verloor, as dit vir ons sy skerp voorsprong
as “goeie boodskap” verloor, word ons verouderd, ons kom
by die plek waar ons “dit alles weet”. As ons daardie sin
verloor, dan gee ons tou op wanneer daar moeilikheid kom,
ons laat gaan, maar as, om tot 'n reddende kennis van die
Here Jesus te kom, vir ons nog steeds die grootste ding in
die hele wêreld en die heelal is, dan kom ons daardeur.
Moeilikhede As gevolg van Temperament.
Nou,  omdat  moeilikhede  altyd  ooreenstem  met  ons
gesindhede, dit wil sê, wat ons is gee altyd aanleiding tot
die  aard  van  ons  beproewings,  so  was  dit  met  die
Tessalonisense. Niks is vir jou 'n beproewing tensy jy op 'n
sekere  manier  gemaak  is  nie.  Iets  wat  vir  jou  'n
beproewing is, sal dalk nooit vir my 'n beproewing wees nie.
Of dit kan andersom wees.



122
Wat dalk vir my 'n verskriklike ding is en my reg van my
balans af kan slaan, kan ander mense heel rustig deurmaak,
en wonder waaroor ek so 'n bohaai maak. Ons probleme en
ons beproewings kom baie grootliks voort uit  die manier
waarop ons gemaak is. Nou wil ek hê jy moet dit volg. Die
deeglikheid van hierdie Tessalonisense gelowiges het hulle
in eienaardige toetse gelei. En dit is altyd die geval. As jy
nie deurgaans is nie, sal jy nie deeglike probleme hê nie. Jy
sal min of meer maklik deurkom. As jy deeglik is, gaan jy
deeglike toetse ontmoet. Hulle ontstaan heel natuurlik uit
jou eie houding of jou eie geaardheid. Nou weet jy dat die
menslike natuur en grondwet op verskeie maniere gemaak
word. Jy weet in die algemeen dat ons nie almal eenders is
nie. Dit is net so goed! Maar ons kan die menslike natuur
tot  'n  baie  groot  mate  in  verskillende  kategorieë
klassifiseer – wat ons temperamente noem. In die hoofsaak
is daar sewe verskillende temperamente, of kategorieë van
menslike konstitusie. Ek gaan nie in detail daaroor handel
nie, maar daar is 'n baie nuttige punt hier oor hierdie saak.
Hierdie  Tessalonisense  was  baie  duidelik  van  die
“praktiese” temperament,  en  die  skerpheid  van  hulle
besondere lyding is grootliks gevind omdat hulle so was. Ek
bedoel natuurlik nie dat ander mense nie ly nie, maar hulle
ly op ander maniere. Jy sien, die lewensstandaard van die
praktiese temperament is vinnige en direkte opbrengste. 



123
Ons moet baie vinnig iets vir ons geld sien! Dit is die sake-
temperament, die temperament van die kommersiële lewe.
Die  dinge  wat  hierdie  temperament  beheer,  is  vinnige
suksesse.  “Sukses” is  die groot woord van die praktiese
temperament. Dit is sukses wat slaag. Die suksesvolles is
die afgode van hierdie spesifieke soort samestelling. Hier
is nie veel sentiment nie. Hierdie mense kan nie ophou vir
sentiment nie. Dinge wat nie prakties is wat hulle noem nie,
word  deur  hulle  as  net  “sentimenteel” beskou.  Hulle  is
natuurlik  nie  so  nie,  maar  dit  is  hoe  Martha  op  Maria
gereageer  het.  Maria  was  nie  sentimenteel  nie,  maar
Martha het gedink sy was, want Martha was so by uitstek
prakties. Weereens is daar baie min verbeelding in hierdie
samestelling. Dit ry alle sensitiwiteite aan die kaak. Dit hou
nie op om te dink hoe mense voel oor wat gesê word nie, dit
gaan net aan. En dan maak dit soms verskriklike foute – dit
verwar dinge. Byvoorbeeld, dit verwar nuuskierigheid met
diepte,  want  dit  moet  altyd  eindelose  vrae  vra.  Die
“praktiese” mense vra altyd vrae, vrae, vrae; hulle hou jou
heeltyd aan die gang met vrae, en dink dat dit 'n bewys van
geestelike diepte is. Hulle dink dat hulle nie net dinge op
hul oppervlakwaarde neem nie, hulle is baie prakties, sowel
as diep. Maar daar is 'n groot verskil tussen nuuskierigheid
en diepte. Dit is baie moontlik om dinge te verwar. 



124
Nou wil  ons hierdie Tessalonisense en die effek van die
evangelie verstaan. Kan ons hulle nie nou voorstel in die lig
van wat ek gesê het nie? Hulle het vinnig en op 'n baie
praktiese manier en op 'n baie deeglike manier gereageer.
Een van die hooftemas waarop hulle gereageer het, was die
koms van die Here. Reg aan die begin sê Paulus: "Julle het
julle tot God bekeer van die afgode om 'n lewende en
waaragtige God te dien en sy Seun uit die hemel te
verwag" (1:9,10). Dit was 'n groot ding met hulle, hierdie
koms  van  die  Here,  en  hulle  het  tot  die  gevolgtrekking
gekom dat die Here se koms op die  laatste in  hulle  eie
leeftyd sou plaasvind. Dit was hulle praktiese reaksie op
die evangelie, en dit was goed op sy manier. Maar jy weet
dat hierdie twee briewe van Paulus amper heeltemal besig
is om 'n valse element in daardie reaksie reg te stel. Nou
vind jy hulle in die moeilikheid - moeilikheid wat uit hul eie
samestelling ontstaan - in hierdie saak. Hulle het so iets vir
hulself gesê.  “Die Here kom - daar is vir ons gesê die
Here kom, ons het aanvaar dat "die koms van die Here
naby  is"  en  ons  het  aanvaar  dat  dit  enige  dag  sal
gebeur;  en  ons  is  meegedeel  dat,  wanneer  die  Here
kom, al sy eie sal weggevoer word om Hom tegemoet.
Ons het tot die gevolgtrekking gekom dat alle gelowiges
gevang sou word, weggeraap sou word en so saam die
heerlikheid  sou  ingaan.  O,  wat  'n  wonderlike  ding  -
almal gaan saam in die teenwoordigheid van die Here! 



125
Maar  sommige  van  ons  vriende  het  gesterf,  gister,
verlede week, en mense sterf steeds. Dit lyk asof dit
hierdie  hele  saak  van  almal  saam  ingehaal  word
ontstel.” Hulle was in verwarring en konsternasie gegooi,
want  in  plaas  daarvan  dat  die  Here  gekom het  en  hulle
almal  vir  Homself bymekaargemaak het,  was daar mense
onder  hulle  wat  in  die  graf  ingegaan  het.  Dit  was  ’n
terugslag vir hul praktiese samestelling, jy sien.
Nou, die Apostel skryf aan hulle.  Hy skryf aan hulle die
evangelie, die goeie nuus, vir mense wat in verwarring en
hartseer  verkeer  as  gevolg  van  teleurstelling  op  hierdie
manier, en hy sê: “Ek wil hê dat julle moet weet, geliefde
broeders, ek wil hê dat julle moet verstaan dat dit geen
verskil  in  die  finale  gebeurtenis  maak  nie.  Wanneer  die
Here kom, sal hulle nie voor ons gegaan het nie; en as Hy
kom,  sal  ons  nie  voor hulle  gaan nie.  Dit  maak net geen
verskil nie. Hulle wat in Jesus ontslaap en ons wat lewe en
oorbly, sal almal saam weggevoer word. Jy hoef nie meer
toe te laat dat hierdie ding jou pla nie. Jy moet nie treur
as diegene wat geen hoop het nie, of wat hul groot hoop
verloor het nie – as diegene wie se groot hoop op die koms
van die Here getref is deur die dood van hierdie gelowiges.



126
Daar  is  regtig  geen  plek  vir  enige  element  van
teleurstelling hieroor nie. Dit is goeie nuus vir diegene wat
geliefdes verloor het - dit is goeie nuus oor die kwessie van
lewe en dood - dat ons almal saam sal opgaan  "die Here
tegemoet in die lug: en so sal ons altyd by die Here
wees." Dit is net wonderlik.”
Ons sien dus dat Paulus hier die evangelie - die goeie nuus,
die goeie tyding - kon inbring om 'n sekere moeilikheid te
oorkom wat ontstaan het as gevolg van hul samestelling, hul
geaardheid.
'n Hulp om 'n mens se eie geaardheid te ken.
Laat ons daar vir 'n minuut stilstaan. Jy weet, ons behoort
oor baie van ons probleme te kom as ons geweet het wat
ons temperamente was. As ons maar net vir 'n minuut wil
sit - en dit is glad nie introspeksie nie - gaan sit vir 'n
minuut en sê: “Nou, wat is my eienaardige geaardheid en
samestelling? Wat is die ding waartoe ek, weens my
geaardheid, die meeste geneig is? Wat is die faktore,
die elemente, waaruit my temperament bestaan?” As jy
jou vinger daarop kan plaas, het jy die sleutel tot baie van
jou probleme. Asaf, die psalmis, het by een geleentheid 'n
baie slegte tyd gehad. Hy het na die goddeloses gekyk en
gesien  dat  hulle  voorspoedig  is.  Hy  het  gesien  hoe  die
regverdiges 'n moeilike tyd beleef - hyself inkluis - en hy
het baie moedeloos geraak oor dit alles.



127
Dit is nie die Here nie, dit is nie die waarheid nie - dit is
net ek,  dit  is  my geneigdheid  om af te  gaan in  tye van
moeilikheid. Dit is hoe ek gemaak is; dit is my reaksie op
moeilikheid.
Nou,  miskien  klink  dit  'n  baie  naturalistiese  manier  om
dinge te hanteer. Maar ek is nog nie klaar nie. As ek en jy
hierdie ding sal verstaan - dat baie van ons moeilikheid kom
omdat ons op 'n sekere manier gemaak is - dit is regtig in
ons eie geaardheid - ons sal 'n grond hê waarop ons na die
Here kan gaan. Ons sal na die Here kan gaan en sê: “Here,
U weet hoe ek gemaak is; U weet hoe ek natuurlik op
dinge reageer. U weet hoe, omdat ek so gemaak is,
word ek altyd op sekere maniere gevang. O weet hoe
dit is dat ek onder sekere spanning optree. U ken my,
Here. Nou Here, U is anders as wat ek is. Waar ek
swak is, is U sterk. Waar ek foutief is, is U volmaak.”
Sien jy  nie  dat die Here Jesus,  die  volmaakte Man,  die
volmaakte balans is van al  die goeie eienskappe in al  die
temperamente, dat in Hom geen van die slegte eienskappe
van  enige  temperament  is  nie,  en  dat  die  Heilige  Gees
Christus kan maak om te wees vir ons dit wat ons nie in
onsself  is  nie?  Dit  is  die  groot  wonder,  die  groot
verborgenheid, die groot heerlikheid, van die betekenis van
Christus soos deur die Heilige Gees tot ons bemiddel. 



128
Dit  is  die  wonder  van  Sy  menswees.  'n  Volmaakte
manlikheid sonder enigiets van dit alles wat ons pla. Kyk na
Hom onder dwang. Hy gaan nie af nie. Kyk na Hom vanuit
enige oogpunt van toetsing en beproewing: Hy gaan deur.
Maar  Hy  is  mens.  Hy  gaan  nie  deur  op  grond  van  Sy
Godheid  nie.  Hy  gaan  deur  op  grond  van  Sy  volmaakte
menslikheid, en dit moet na ons bemiddel word. Geestelike
groei beteken dit, dat ons iets anders word as wat ons van
nature is. Is dit nie so nie? Natuurlik kan ons geneig wees
om nogal ellendige mense te wees - altyd met 'n ellendige
siening,  altyd  in  die  stortingsterrein.  Nou,  wanneer  die
Heilige  Gees  beheer  oor  ons  neem,  word  die  ellendig
geneigde mense bly, hoewel dit nie vir hulle natuurlik is om
bly te wees nie. Dit is die wonder van die Christelike lewe.
Ons word iets wat ons nie natuurlik is nie. Natuurlik sou
ons  baie  vinnig  onder die  een of  ander soort  kritiek  of
vervolging gaan en ons probleme verpleeg,  maar wanneer
die Here Jesus in ons is, kan ons dit vat en aangaan. Ons
gaan nie af nie, ons gaan aan. Hy maak ons anders as wat
ons is.  Dit is die werk van genade in die lewe van die
gelowige. Hierdie Tessalonisense het baie gely weens hulle
praktiese temperament. Hulle het verwag dat dit waarvan
hulle aanvanklik vertel is, onmiddellik sou kom. Hulle het vir
hulself gesê: 'Die Here sal kom - Hy kan vandag kom, enige
dag - en dit sal die einde van al ons probleme wees. 



129
Maar die tyd gaan aan, en mense sterf, en dinge raak al
hoe  moeiliker.  Dit  lyk  nie  baie  asof  die  Here  kom nie...
Hulle was dalk amper op die punt van breek en verstrooiing.
En  op  daardie  stadium  het  'n  nuwe  aanbieding  van  die
evangelie  van  die  Here  Jesus  ingekom,  wat  die  hoop
gebring het op iets anders as wat hulle natuurlik was. Wat
waar is in die geval van die praktiese temperament, is waar
in  alle  ander  temperamente.  Ons  kan  dit  as  'n  beginsel
neem. As ons dit maar net verstaan, gaan die Here so met
elkeen van ons om. Hy handel met ons volgens wat ons is.
Dit  help  nie  om  die  handelinge  van  God  met  mense  te
probeer  stereotipeer  of  te  standaardiseer  nie.  God  se
handelinge met my sal dalk nie vir jou baie lastig wees nie,
maar  God  se  handelinge  met  jou  kan  my  heel  moontlik
reguit  van  my  voete  gooi.  Hy  handel  met  ons  volgens
onsself, sodat daar dié van Christus in ons kan wees wat
nie  uit  onsself  is  nie.  Ek  sê  weer,  dit  is  die  werk  van
genade.  Dit  is  die  bemiddeling  van  Christus  –  dit  is  die
betekenis van gelykvormigheid aan die beeld van Christus.
Dit is om deel te hê aan Sy natuur – iets heeltemal anders.
Maar dit is 'n verskriklike proses. Nou moet ons deurkom
soos hierdie mense deurgekom het. Is dit goeie nuus? Ek
dink dit is. Ek dink dit is die evangelie, “goeie tyding”. Dit
is goeie tyding vir die man wat altyd te gereed is om uit te
val en op te gee en ellendig te wees. 



130
Dit is goeie tyding vir diegene wat weens hul eie natuurlike
verwagtinge en reaksies teleurgesteld is in wat werklik aan
die gebeur is. Dit is goeie tyding dat Christus iets anders
is as wat ons is, en dat ons deur Christus gered kan word
van wat ons is. Dit is baie prakties, jy sien. Hoe word ons
gered van wat ons is? Deur Christus! Nie deurdat Christus
net gekom het en Sy hande uitsteek en ons optrek nie. Dit
is wat ons almal wil hê Hy moet doen. Ons doen 'n beroep
op die Here om so iets te kom doen, ons letterlik uit te lig
waar ons is. Wat Hy doen is om ons te verplaas, en Homself
op 'n innerlike manier in ons plek te plaas. Dit is 'n proses,
'n diep proses, en dit is dalk eers oor jare dat jy meer van
Christus  kan  sien.  Daardie  persoon  was  vroeër  so-en-so
iemand, maar daar is  nou 'n verskil,  jy kan Christus nou
sien. Hulle is nie meer wat hulle was nie, hulle kom daaroor.
Hulle  word  “in  dieselfde beeld verander”. Dit  is  goeie
nuus. Goeie nuus vir die Tessalonisense, en goeie nuus vir
ons.
Die toets aan die einde.
Maar  daar  is  nog  een  ding  met  hierdie  Tessalonisense.
Dinge in die wêreld het al hoe moeiliker geword. Hulle het
van kwaad tot erger gegaan. Hierdie dierbare mense het
dinge sien gebeur, hulle het kragte aan die werk gesien, en
hulle het gedink; 



131
Dit lyk nie asof die Here kom nie, asof Sy Koninkryk kom
nie. Dit lyk asof Satan dit op sy eie manier doen. Dinge
gaan van sleg tot erger; en wat betref dinge wat verander
word, dat daar “'n nuwe hemel en 'n nuwe aarde” en 'n
nuwe wêreldstaat is, dit alles wat ons gedink het sou kom
met die koms van Christus en sy Koninkryk, ons sien geen
teken van dit hoegenaamd. Dit gaan eerder andersom. Die
wêreld word erger, bose mense word erger en erger. Dit
lyk asof daar meer en meer van die Duiwel is as wat daar
ooit was. 
Nou, die Apostel het sy briewe daaroor geskryf, en hy het
gesê:  “Kyk  hier,  dit  beteken  nie  dat  dinge  verkeerd
gaan  nie;  dit  beteken  nie  teleurstelling  vir  jou
verwagtinge nie. Die Here sal nie kom voordat daardie
dinge  gebeur het  en  tot  volheid  gekom het  nie.  Die
misterie van wetteloosheid werk reeds". 
Voordat Hy kom, moet twee dinge gebeur.
“First  of  all,  there  must  take  place  a  great  failing
away.” 
'n  Groot  wegval?  Christene  wat  wegval?  Belydende
Christene wat wegval, weggaan van die Here, terugdraai?
Dit is  nie baie prakties vir  hierdie mense nie!  Ja,  dit is
presies wat teen die einde sal gebeur. 



132
Hoe nader die koms van die Here is, hoe meer sal die toets
wees om mense uit te vind. Die sif sal aan die werk wees.
Daar sal 'n wegval wees, daar sal baie mense - professore -
wees  wat  sê:  “Ons gaan nie hiermee nie, ons kan nie
langer hiermee aangaan nie”.Hulle sal teruggaan om die
Here te volg. Dit was altyd so. Dit was so in die dae van ons
Here  se  vlees.  Aan  die  einde  sal  dit  so  wees.  "O, hoe
teleurstellend!" Ag, ja, maar verstaan dat dit is hoe dit sal
wees, en dat dit nie beteken dat alles verkeerd geloop het
nie. Dit gaan net so wees. Wanneer die Here wel 'n volk
wegneem, sal dit 'n volk wees wat met Hom voortgegaan
het  tot  die  einde  toe,  en  Hy  toets,  toets.  "Nou,  julle
Tessalonisense, verstaan dat wat Hy doen, julle toets
of julle reg sal aangaan tot die einde toe."  Dit moet
duidelik  gemaak  word  of  die  wortel  van  die  saak  in
gelowiges is, of as dit slegs belydenis is. Moet dus nie die
tekens van die tyd verkeerd verstaan nie.
En  dan  die  tweede  ding. Antichris,  daardie  man  van
sonde, lyk dit of die Duiwel meer en meer van sy eie manier
regkry, het hulle gedink. En dit was so.  “Maar”,  het die
apostel  gesê,  “die  Here  se  dag  sal  nie  kom  voordat
daardie  man van sonde, die  Antichris,  geopenbaar is
nie.” "O,  ons  het gedink  Christus  kom, nie  Antichris
nie!"  Ag, maar Christus sal nie kom voordat die Antichris
gekom het nie. 



133
Moenie dinge verkeerd verstaan nie.  As daar 'n magtige
beweging  in  hierdie  wêreld  deur  Satan  is,  is  die  Duiwel
oënskynlik geïnkarneer, 'n groot inkarnasie van hom - dit
kan in menslike vorm of sisteemvorm wees, wat dit ook al is
- wat doodgesind is om alles wat aan Christus behoort uit
te wis, is nie 'n slegte teken nie.  Dit is 'n goeie teken -
die Here is op die punt om te kom! Dit is die goeie nuus in
die dag wanneer dit lyk of die Duiwel alles wegdra. Dit is
rampspoedig. Die Here is byderhand.

LUKAS 21:28.
“En as hierdie dinge begin gebeur, kyk dan na bo en hef
julle hoofde op, omdat julle verlossing naby is.”

As lyding dus toeneem, as geduld getoets word, as dit lyk
of Satan sy  manier  regkry  en  die  mag in  sy  hande kry,
moenie mislei word nie - moenie toelaat dat dit vir jou sê:
“Wel,  ons  hoop  word  nie  verwesenlik  nie.”  Draai  dit
andersom en sê: “Dit is die dinge wat sê dat ons hoop op
die punt staan om verwesenlik te word.”  Dit  is  goeie
nuus vir die dag van teëspoed, goeie nuus vir Christene in
lyding, goeie nuus wanneer Satan sy ergste doen. Die Here
is byderhand!



134
Die opsomming van die hele saak.
Maar waar moet ons dit alles opsom? Ons het nog altyd
gesoek  om  'n  klein  fragment  te  vind  waarin  dit  alles
afgesluit kan word, en ek dink ons het dit hier:

1 THESSALONISENSE 5:24.
“Hy wat julle roep, is getrou; Hy sal dit ook doen.”

Hier is die gevolgtrekking en opsomming van die hele saak.
Ja, geliefdes sterf, gaan na die Here. Die tyd sloer aan.
Die Duiwel kry blykbaar mag en doen sy ergste. Ons, die
Here se volk, is in lyding: God is nietemin in staat om ons
deur te sien.  "Wie sal dit ook doen."  Wat meer wil ons
hê?
Teen alles anders -  "Hy sal dit ook doen."  Dit is goeie
nuus! Na alles, en in die finale opsomming, is die goeie nuus
dat dit nie by ons gelaat word nie. Dit is die Here se saak.
Wat vir ons oorbly, is om God te glo, te soek om Sy weë te
verstaan, standvastig te wees, te hoop tot die einde toe,
en dan neem die Here oor.  "Getrou is hy wat julle roep,
wat dit ook sal doen." Goeie nuus!



135
8.DIE EVANGELIE VAN PAULUS IN

TIMOTHEUS.
1 TIMOTHEUS 1:11.
“volgens die evangelie van die heerlikheid van die salige
God wat aan my toevertrou is.”

2 TIMOTHEUS 1:8.
“Skaam jou dan nie oor die getuienis van onse Here of
oor my, sy gevangene nie, maar ly saam verdrukkinge
vir die evangelie na die krag van God.”

2 TIMOTHEUS 1:10.
“maar wat nou geopenbaar is deur die verskyning van
ons Verlosser, Jesus Christus, wat die dood tot niet
gemaak het en die lewe en die onverderflikheid aan die
lig gebring het deur die evangelie,”

2 TIMOTHEUS 2:8.
“Onthou dat Jesus Christus, uit die geslag van Dawid,
uit die dode opgewek is volgens my evangelie,”

Ons  kom  nou  by  ons  slotgedagtes  oor  wat  Paulus  "die
evangelie wat ek verkondig" genoem het.  "Die evangelie
van die heerlikheid van die salige God". 



136
Paulus praat nie van waaroor die evangelie gaan nie – die
inhoud van die evangelie. Hy praat van die evangelie wat te
doen het met die manifestasie van die heerlikheid van God.
Dit klink dalk 'n bietjie tegnies, maar dit is baie belangrik.
Laat ek herhaal: wat Paulus hier in gedagte het,  is  die
evangelie,  of  die  goeie  boodskap,  wat  handel  oor  die
manifestasie van die heerlikheid van God. Die heerlikheid
van God in manifestasie - dit is die evangelie.
Let op nog iets: "Die evangelie van die heerlikheid van
die salige God". Daar is 'n vertaling wat daardie woord
verander, en die woord  “gelukkig” gebruik in die plek van
“salige”:  "die  evangelie  van  die  heerlikheid  van  die
gelukkige God". Maar dit klink nie heeltemal reg nie, of
hoe,  in  ons  ore?  En  tog,  as  ons  die  werklike  betekenis
verstaan  het,  moet  ons  besef  dat  dit  nie  'n  heeltemal
onvanpaste woord is nie. Daar is twee Griekse woorde wat
in die Nuwe Testament met  “geseënd” vertaal word. Een,
wat  baie  meer algemeen is,  beteken letterlik  net “goed
gepraat van”. Dit is die letterlike betekenis daarvan, maar
in die Nuwe Testament word dit feitlik uitsluitlik in die sin
van “gelukkig” gebruik, en word so vertaal. Dit is egter nie
die woord wat hier gebruik word nie. Die woord wat hier
gebruik word - die tweede van die twee woorde waarna ek
verwys het - is een wat baie minder gereeld voorkom. 



137
Dit  is  'n  woord  wat  dit  uitdruk  wat  behoorlik  gesproke
waar is van God alleen. Dit wil sê die uniekheid van God oor
wat Hy in Homself is, heeltemal afgesien van wat mense
van Hom dink of oor Hom sê. Dit is net wat Hy in Homself
is. Jy mag dink wat jy wil, en sê wat jy wil, maar God is dit.
Dit is die woord wat hier met “gelukkig” vertaal word. Die
woord  beteken  werklik  daardie  plegtige,  kalm,  rustige,
ewige blydskap wat die hart van God vul. As jy die gevoel
van  daardie  definisie  kan  kry,  het  jy  iewers  naby  die
betekenis  van  die  woord  wat  hier  met  “salige” vertaal
word, verstaan. Dit is die evangelie van die heerlikheid van
die kalm, rustige, selfversekerde blydskap van die hart van
God. Die goeie nuus, die goeie tyding, daarvan.
Die goeie tyding van die heerlikheid van God.
Wat is hierdie heerlikheid van God wat daardie evangelie
word, daardie goeie nuus? Dit is die heerlikheid van God in
die openbaring van Homself in Sy Seun Jesus Christus. Die
openbaring  van  Homself.  In  die  Ou  Testament  het  die
heerlikheid  van  God  simboliese  vorm,  soos  ons  weet.
Byvoorbeeld,  in  die  Allerheiligste  van  die  tabernakel,
tussen die gerubs op die versoendeksel, is die heerlikheid
gevind. Die heerlikheid het die versoendeksel bedek. Dit
was  'n  lig  wat  geskyn  het  op  die  versoendeksel,  op  die
verbondsark; skyn af en fokus daar. Dit was hemelse glans.



138
Dit was maar 'n simbool. Dit wat dit gesimboliseer het, is
hier  –  die  lig  van  God  wat  op  en  deur  Sy  Seun  Jesus
Christus skyn. Dit is die heerlikheid van God. Paulus skryf
dit aan die Korintiërs so:  "die lig van die kennis van die
heerlikheid van God in die aangesig van Jesus Christus"
(2 Kor. 4:6). Dit is dit wat in die Here Jesus van God se
volkome kalm, rustige, blywende bevrediging is.
Die heerlikheid van God in 'n mens.
Nou,  hier  is  'n  baie  merkwaardige  ding.  Jy  dra  oor  die
heerlikheid van God. Daar word baie daaroor gesê, en jy
word vertel dat dit is wat jy in die Bybel sal vind; dat, as jy
na die Bybel gaan, jy daar baie sal vind oor die heerlikheid
van God. Wanneer jy die Bybel opneem op soek na die eer
van God, wat vind jy?
'n Man! Jy vind dat jy met 'n Man gekonfronteer word. Jy
kan nie wegkom van daardie Man nie.  Die Ou Testament
wys altyd, met talle middele en metodes en maniere, na 'n
Man.  Die Nuwe Testament, van begin tot einde,  het een
Man in die oog, 'n Man altyd in die oog. Sodat jy moet sê:
“Dit is die antwoord op my soeke. Ek is op soek na die
kennis van die heerlikheid van God, en God se antwoord
op die soeke is 'n Man.” Dit is maar 'n uiteensetting van
hierdie frase,  "die evangelie van die heerlikheid van die
salige God", wat die openbaring van God in Sy Seun, Jesus
Christus, is. 



139
God  word  hier  voorgestel  as  synde  in  'n  toestand  van
volmaakte  rustigheid,  kalmte,  blywende  versekering  en
tevredenheid en vreugde, en alles wat in die woord “salige”
saamgevat  kan  word.  God  word  voorgestel  as  salig,  God
word gestel om te wees, in daardie toestand. Wat is die
basis van daardie toestand van God? Dit is net dat God 'n
volmaakte, 'n volledige uitdrukking van Homself in 'n Man
gevind het. Ja, ons weet wie daardie Man was. Ek sien nie
Sy Godheid, Sy eie Godheid oor die hoof nie, of sit dit nie
opsy nie, maar ek dink nie nou eers daaraan nie. Jy sien,
God het die mens geskep met baie, baie hoë doelwitte. Die
mens  is  inderdaad geskape om aan die  hart  van  God  te
antwoord en te bevredig, en as ons dit sê, sê ons geweldige
dinge. Om die hart van God te bevredig! Daar is sommige
mense  wat  baie  bevredigend  verg.  Inderdaad,  hulle  lyk
nooit  tevrede  nie.  Dinge  skiet  altyd  tekort  aan  hul
standaard en hul ideaal. Maar jy kan 'n lang pad gaan, jy
kan  so  ver  gaan  as  wat  dit  moontlik  is  om  met  enige
menslike  opvatting  van  bevrediging  te  gaan,  en  jy  skiet
steeds ver, ver tekort, oneindig tekort aan God se idee.
God is soveel groter,  soveel wonderliker.  Ons het in die
gevalle  skepping  maar  'n  flou  weerspieëling  van  hoe
wonderlik en groot God is. Maar selfs wanneer ons hierdie
einste  skepping  sien  soos  dit  is,  met  al  sy  foute  en
swakhede  en  variasies  ensovoorts,  moet  ons  in
verwondering staan en aanbid. 



140
Ons kan net 'n flou aanduiding sien van watter wonderlike
God Hy is, en van hoeveel dit moet neem om Hom tevrede
te  stel.  Tog  is  Hy  hier  in  'n  toestand  van  absolute
tevredenheid,  kalm,  rustig,  gelukkig,  want  al  daardie
gedagtes  van  Hom,  al  daardie  begeertes  van  Hom,  al
daardie  voornemens  van  Hom,  en  al  daardie  eerste
ondernemings van Hom, is nou volbring. en vervolmaak - nie
in die skepping in die algemeen nie, maar in 'n Man. Daardie
Man  be-antwoord  aan  God  se  heel  laaste  vereiste  van
daardie oneindige Verstand. Hoe groot is Christus nie! God
vind  dus  Sy  geluk,  Sy  saligheid,  Sy  tevredenheid,  Sy
rustigheid daarin.
'n Verteenwoordigende Man.
Miskien dink jy dalk: “Dit is 'n pragtige ding om te sê,
dit is baie wonderlike gedagtes om uit te druk, maar
waar is die praktiese waarde daarvan?” Ag, dit is net die
evangelie, sien jy. Dink jy dat die Here Jesus, God se Seun,
deurgekom het en die posisie van die mens ingeneem het,
en volmaak is tot God se uiterste en finale bevrediging, net
sodat God dit in een Man sou hê? Nee, die evangelie is dit,
dat die Here Jesus verteenwoordigend is van al die mense
wat  God  gaan  hê.  Hy  is  verteenwoordigend  en  Hy  is
inklusief. 



141
Die ou en pragtige begin van die evangelie, wat ek en jy, na
lang vertroudheid daarmee, nog dikwels nodig het, vir ons
eie rustigheid, om meer volmaak te begryp, is juis dit.
Dat Jesus Christus, God se Seun, 'n sfeer is waarin ons
geroep,  genooi word om deur geloof in te gaan, sodat ons
in Hom verborge is oor wat ons self is; God sien net Hom
en  nie  ons  nie.  'n  Wonderlike  ding!  Jy  moet  al  jou
argumente en al jou vrae opsy sit en God se feit aanvaar.
Dat  hierdie  frase,  "in  Christus", tweehonderd  keer  en
meer in die Nuwe Testament voorkom, moet sekerlik iets
beteken.
God sien ons in Christus.
Die eerste, en miskien die alles-insluitende, ding wat dit
beteken, is dat, as jy in Christus is, God Christus sien in
plaas daarvan om jou te sien. Ek het 'n stukkie papier hier.
Laat dit jou of my in onsself verteenwoordig, wat ons is. Ek
sit  dit  in  'n  boek,  en  daardie  boek  verteenwoordig
Christus. Jy sien nie meer die papier nie jy sien net die
boek. Dit is ons posisie  "in Christus". Dit is wat Christus
bedoel.  Al Sy bevrediging aan God word op ons rekening
gestel. Dit is die evangelie: wanneer ek en jy in Christus is,
is  God  tevrede  met  ons  –  rustig,  gelukkig,  geseënd.  O,
wonderlike evangelie! 



142
Jy kan dit nie begryp of verduidelik nie, maar daar is die
feit gestel.  Dit is die evangelie van die heerlikheid van
die tevrede God. Om weer die toets te stel wat ons in 'n
vorige hoofstuk in ander verbande toegepas het, dit is net
dit: dat, wanneer ek en jy werklik in Christus inkom en ons
plek in Christus vind, een van die eerste dinge waarvan ons
bewus is dat al die spanning het verdwyn; ons het tot rus
gekom. 'n Wonderlike rustigheid, wat nie natuurlik is nie,
het in ons gekom. Ons voel die stryd is verby tussen ons en
God.  Dit  is  wonderlik;  'n  geseënde,  gelukkige  toestand.
Nou,  dit  is  ons  ervaring,  maar  wat  is  die  betekenis
daarvan? Dit is die Gees van die gelukkige God wat getuig
van  God  se  geluk  in  ons  harte.  "Die  evangelie  van  die
heerlikheid van die salige God". Die eerste fase daarvan
is 'n posisie. Ons is in Christus.
Christus In Ons.
Die  tweede  fase  of  die  tweede  aspek  daarvan  is  dat
Christus  in  ons  is.  Maar  ons  moet  dit  nie  tot  dieselfde
gevolgtrekking  as  in  die  laaste  punt  nastreef  nie.  Dit
beteken nie  dat  ons  gesien  en  Christus  verborge is  nie.
Nee, Christus is in ons en ons is in Christus: 'n onmoontlike
ding om te verduidelik, tensy ons dit miskien so kan stel.
Christus is in ons. Hoekom is Hy in ons? 



143
Hy is in ons as daardie einste bevrediging vir die hart van
God, sodat die Gees van God in ons kan werk om ons aan
Christus gelykvormig te maak. En dit lei 'n ander aspek van
die  Christelike  lewe  in:  dat,  as  ek  en  jy  voortdurend
aangaan op grond van Christus in ons binneste, ons vreugde
toeneem. Dit kan op die proef gestel word. Hou op om met
die Here aan te gaan, en kyk wat gebeur met ons blydskap.
Gaan weg van die Here, en kyk wat gebeur met ons
seën. Dit is nie nodig nie. Gaan voort met die Here Jesus
op  grond  van  God  se  tevredenheid  met  Hom,  en  die
saligheid  neem  toe.  God  se  geluk  vergroot  in  ons  hart.
Christus is binne geïnstalleer as die patroon, standaard en
basis waarop God werk.
Nou, hier is iets fundamenteels. O, hoe lank neem ons om
dit  te  leer!  Dit  is  eenvoudig,  ek  weet,  maar  dit  is
fundamenteel en dit is 'n ding waaroor ons altyd struikel.
As ons begin om voort te gaan op grond van wat ons is, stop
God. As ons op ons eie grond kom, wat ons in onsself is -
ons  ellendige,  ellendige  self,  wat  God  as  'n  lyk  en  'n
stinkende lyk beskou - vergewe my dat ek dit sê - want dit
is al tweeduisend jaar dood ( dit mag dalk amusant klink,
maar  dit  is  eintlik  buitengewoon  ernstig):  as  jy  van  die
grond af kom van "Christus in jou" oor wat jy in jouself is,
sê  God:  “Ek  gaan  nie  verder  nie”. Alle  Goddelike
bedrywighede staak. 



144
Ons kan net voortgaan soos ons begin het. Ons het begin in
die geloof dat Jesus Christus ons plaasvervanger was, ons
plek by God ingeneem en vir ons aan God geantwoord. Dit
was ons geloof wat ons in Christus ingebring het. Ons moet
reguit aangaan tot die einde met dieselfde geloof in die
Here  Jesus,  en  geen  geloof  in  onsself  nie,  en  God  sal
aangaan as ons op Sy gebied aangaan. Die goeie nuus is dat
God gereed is om reguit voort te gaan met toenemende
seën as ons net op Sy gebied sal bly. Sy heerlikheid is in Sy
Seun, en Hy het geen heerlikheid in die mens buiten Sy
Seun nie.
Christus is dus ons sfeer, Christus is ons middelpunt,
en Christus is ons model, en ons word gelykvormig, sê die
Apostel,  totdat  Christus  ten  volle  in  ons  gevorm  is.
Eenvoudig,  basies:  God  se  heerlikheid  in  Christus  word
gemanifesteer in gelowiges, in die Kerk, want gelowiges rus
op God se tevredenheid met Sy Seun. Net dit en dat is die
weg van die heerlikheid van God en die uitdrukking van God
se seën, God se geluk. Dit is die evangelie.
Jy sien, dit kom uiteindelik alles om hierop te fokus. Wat
is die evangelie? Wanneer jy alles wat jy kan daaroor gesê
het, is dit ingesluit in, en omring deur, hierdie - God se
volmaakte bevrediging, rus, rustigheid, aangaande Sy Seun,
aan ons beskikbaar gestel.



145
O, dat ek en jy sonder stryd met God mag lewe, omdat ons
in  Christus  bly!  Broer,  suster,  wanneer  jy  ellendig  oor
jouself  begin  voel,  verwerp  dit.  “Ja,  ek  weet  alles
daarvan. As ek nie nou alles daarvan weet nie, is dit
tyd dat ek dit weet. Ek weet alles van wat ek is; Ek
weet waarheen dit  my sal  lei  as  ek dit  begin  in  ag
neem. Ek het dit opsy gesit. Dit is 'n feit - God het
dit gedoen - dat ek so lank gelede in Christus gekruisig
is, in Christus gesterf het, in Christus begrawe is, in
Christus opgewek is. Dit is alles in Christus. Dit is waar
ek  staan.”  Handhaaf  daardie  posisie;  in  Christus  bly.
Gaan daaruit op enige ander grond, en die heerlikheid wyk,
die saligheid, die geluk, word in hegtenis geneem.
Goeie nuus vir jongmense.
Paulus  het  met Timotheus  oor  die  evangelie  gepraat,  en
Timotheus het goeie nuus nodig gehad, goeie tyding. Om
mee te begin, was Timotheus 'n jong man. 'n Jong man wat
'n Christen is,  het sy eie persoonlike probleme – hy het
baie  moeilikhede  en  probleme  in  homself.  'n  Jong  man
verteenwoordig die som van 'n lewe aan sy begin:  al  die
probleme van die lewe is daar woonagtig. Timotheus was 'n
jong man. 



146
Vir  so  'n  jong  man  sê  die  apostel:  “Dit  is  in  orde,
Timotheus:  jy  mag dalk  deur  al  hierdie  probleme en
hierdie  moeilikhede  geteister  word,  jy  het  dalk  al
hierdie  probleme  geestelik  op  hierdie  verskillende
maniere,  maar  Jesus  Christus  is  gelyk  aan  die  hele
situasie!” Onthou, jong man, jong vrou, dat die Here Jesus
God se antwoord op al die probleme van die jeug is. Dit is
goeie tyding, nie waar nie? Timotheus was nie net 'n jong
man  nie,  maar  hy  was  'n  jong  man  in  probleme  van  'n
spesifieke  soort  as  gevolg  van  sy  posisie  in  Christelike
werk.  Van  drie  rigtings  het  probleme  op  hom  gekom.
Eerstens was daar die heidense wêreld. Wat ’n uitdaging
moes dit tog vir ’n jong man in daardie dae beteken het! Dit
was 'n wêreld wat geen plek vir God gehad het nie, geen
plek vir die Here, geen plek vir die dinge van God nie, en al
die opponerende krag van daardie wêreld moes gelyk het
op hierdie jong man gekonsentreer. Tweedens was daar al
die  moeilikhede  van  die  Joodse  wêreld.  Paulus  sinspeel
hulle hier. Hierdie Judaïseerders het Paulus oor die hele
wêreld agtervolg,  met die vasberadenheid:  “Hierdie man
sal tot 'n einde gebring moet word - hierdie man se
werk sal heeltemal uitgewis moet word!” Op elke manier
was hierdie Judaïseerders daarop ingestel om Paulus en sy
werk en sy bekeerlinge te vernietig, en Timotheus was met
Paulus geassosieer. 



147
Paulus sê: "Moenie skaam wees... vir my nie". Vereniging
het baie probleme vir Timotheus geskep. Die antwoord is:
“Goed, Timoteus; daar is goeie nuus vir jou! Die Here
Jesus is gelyk daaraan - Hy sal jou deur dit alles dra”.
Timotheus  was  'n  jong  man  met  geweldige
verantwoordelikhede in die werk van die Here. Veral in die
plaaslike  gemeente.  As  jy  iets  van  hierdie
verantwoordelikheid af weet dan weet jy ook dat jy 'n baie
stewige fondasie nodig het vir so 'n verantwoordelikheid.
Jou vertroue moet gevestig wees in Christus.  Timotheus
het  in  aanraking  gekom  met  baie  moeilike  christene.
Hierdie  “ouer” christene dink dat omrede hulle langer op
die pad is as die jonger christene hulle baie meer weet.
Hierdie christene is meer in die pad as op die pad. 
Dis  die  rede  hoekom  Paulus  vir  Timotheus  sê;  "Laat
niemand jou jeug verag nie." Daar was sekere wyse manne
- mense wat gedink het dat hulle iets is - wat geneig was
om te sê: “O, Timotheus is maar 'n jong kêrel, jy weet
- jy moet nie te veel van hom kennis neem nie.” Hulle
het  sy  jeug  verag.  Dit  is  nogal  'n  moeilike  ding  om  te
verduur.  Vandag  het  ons  nog  steeds  dieselfde  probleem
waar  sogenaamde  “ouer” christene  dink  dat  hulle  alles
weet.  Nou  praat  ek  nie  vleeslike  ouderdom  nie  maar
geestelike ouderdom. 



148
Hulle  is  langer  op  die  pad  as  hierdie  “jong” christen.
Timotheus was in daardie posisie, maar dit is die evangelie
vir Timotheus:  “Dit is in orde: die Here Jesus is gelyk
aan daardie situasie - Hy kan jou ook daardeur dra”.
Dit is immers eintlik net dit. Dit is wat die Here Jesus “vir
ons gemaak is... van God”: God se bevrediging. O, dank
God dat die Here Jesus ons foute en swakhede en gebreke
bedek. 
Ons maak dalk 'n gemors van dinge; ons doen, as ons aan
onsself oorgelaat word. Ons ontstel baie, doen baie skade;
ons is so onvolmaak, so foutief: en dan kom die Here Jesus,
op  hierdie  geseënde  manier,  en  maak  ons  gebrekkigheid
reg, antwoord die Vader vir ons, maak ons tekortkominge
reg - hoe? - met Homself, net Homself.
Dit is die antwoord; dit is die goeie nuus -  "die evangelie
van die heerlikheid van die geseënde God".


